# ஸ்கந்தசஷ்டி விழாமலர்

<u>7</u>\_

ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகாசந்நிதானம் அவர்களின் ஜன்மநக்ஷத்திர நன்ணுளில் நல்லாசியுடன் இந்நூல் வழங்கப்பெற்றது.

10-4-59

முருகன்



ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்திகள்

உ சிவமயம் திருச்சிற்றம்பலம்

# முருகன்

திருக்கபிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனம் இருபத்தொன்றுவது குருமகாசக்கிதானம் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிக பரமாசாரியசுவாமிகள் கட்டீளேயிட்டருளியபடி

வெளியிடப்பெற்றது.

திருவாவடுதுறை ஆதீனம் 1958 உரிமை பதிவு.

### 6

சிவமயம்

வள நிலவு குலஅமரர் பதியாய் நீல

மயிலேறி வரும்ஈசன் அருள்ஞான மதஃ

அளவில்பல க‰அங்கம் ஆரணங்கள் உணர்ந்த

அகத்தியனுக் கோத்துரைக்கும் அண்ணல்விற லெண்ணு உளமருவு சூரனுரம் எமதிடும்பை ஓங்கல்

ஒன்றிரண்டு கூறுபட ஒளிதிகழ்வேல் உகந்த களபமலி குறமகள்தன் மணிமுஃலகள் கலந்த

கந்தன்மல ரடியிணேகள் சிந்தை செய்வாம்.

— ஸ்ரீ உமாபதி சிவாசாரியார்.

### கொடைமங்கலம்

இப்பிர பஞ்சத்தே எல்லோரும் ஈடேறச் சுப்பிர மண்யராந் தோன்றலவர் – திப்பியமாம் இம்முருகன் என்னுநூல் எல்லாரும் பேருவகை விம்ம அளித்தார் விரைந்து.

முருகாவென்(று) உள்ளம் உருகு மனத்தார் திருகாமல் ஓங்கிச் செழிக்க – ஒருமுகமா ஓர்ந்துய்யத் தக்க ஒருநூல் உதவிஞர் தேர்ந்திடு சுப்ரமண்யத் தே.

கலியுகத் தெய்வமாங் கந்தன் உருவம் மலி தலுறும் இந்த மகிழ்நூல் – விஃயின்றி வேண்டி மிகக்கற்று வேண்டியவா வாழ்ந்திடுக ஈண்ட அருள்பலவும் ஏற்று.



திருக்கயிலாயபரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதினம் 21-ஆவது குருமகாசத்திதானம் ஸ்ரீ–ல–ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிக பரமாசாரிய சுவாமிகள்

### முகவுரை

முருகன், அன்பர்கள் வீரும்பியவண்ணம் அச்சுவாகனம் ஏறி, இப்போது உலா வருகிருர். செந்தமிழ்நாட்டில் செவ்வேள் பெருமையை அறியாத மக்கள் இல்லே. செந்தமிழ்மக்கள் திருவுள்ளம் ஒவ்வொன்றுமே முருகன்கோயில். அன்பர்கள் எத்தகைய பரிபாகரிலேயிலிருந்து அவணே கினக்கின்ருர்களோ அவர்கள்ரிலக்கு ஏற்ப முருகன் திருமேனிதாங்கி வந்து அருள் வழங்குகின்ருர். கண்ணுக்கெதிரே மண்போலத்தோன்றும் பொருள்களையும் மறுத்துரைக்கும் மதிதிறந்த இக்காலத்தும் முருகன் கண்கண்ட தெய்வமாகக் காட்சி வழங்குகின்றதைப் பல அன்பர்களின் அனுபவத்தைக்கொண்டும், அவர்கள் வாழ்க்கை தெய்வ வாழ்க்கையாகத் திகழ்வதைக்கொண்டும் துணியலாம்.

இத்தகைய முருகப்பெருமானப்பற்றிய முழுவரலாறுகளேயும் சுருக்கமாகவேனும் ஒவ்வொரு தமிழ்மகனும் உணரவேண்டியது மிக இன்றியமையாதது. அதற்கு ஓரளவு உபகாரமாக இந்த ஆராய்ச்சி நூல், பலநூல்களின் துணேக்கொண்டு இருபதுக்கு மேற்பட்ட தலேப்புக் களில், திருவாவடுதுறை ஆதீனத்து இருபத்தொன்றுவது குருமகா சந்நிதானம் ஸ்ரீலஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிக பரமாசாரிய சுவாமிகளவர்கள் திருவருளாணவண்ணம் எழுதப்பெற்று வெளிவருகின்றது. உயர்ந்த கருத்துக்களே எளியநடையிலே சொன்னுல் எல்லோரும் இன்புறுவார் களே என்ற எதிர்நோக்குடன் பெரும்பாலும் உலகவழக்குச் சொற்களேக் கொண்டு, சமயவரம்பும் இலக்கணவரம்பும் கூடியவரை தவருது இந்த நூலின்நடை இயங்குவதாயிற்று. நூல் ஆராய்ச்சி, வரலாறு, தத்துவம், ஆகமம், உபாசனே என்ற ஐந்து பெரும்பிரிவுகளாக எழுதப்பெற்றது.

கண்கண்ட தெய்வம்: கலியுகத்தில் கண்கண்ட தெய்வமாகத் திகழும் செவ்வேள், சொல்லிலே இன்பந்தரும் தூய கற்கண்டாக, இன்பவடிவாக, உயர்ந்தபண்புகளெல்லாம் ஒருங்கமைந்த உயர்தனிச் செம்பொருளாக விளங்குவதை இப்பகுதி விளக்கிக்காட்டுகிறது. செந்தமிழ்த் தெய்வம்: இப்பகுதி, செந்தமிழ்க்கும், செவ்வேட் பெருமானுக்குமுள்ள தொன்மையுறவுகளே எடுத்துச்சொல்லி, எச்சமயத் தவராலும் எந்தெய்வம் எந்தெய்வம் என முருகன் போற்றப்படுகிரூர்; இயற்கைகளேப் படைத்து நமக்கெல்லாம் இன்பமூட்டி நினப்பவர் மனம் கோயிலாகக்கோண்டு, பிள்ளமைப் பருவத்தும், இடைநிலேப் பருவத்தும், கிழப்பருவத்தும் மக்களளேவராலும் போற்றப்படும் உயர் தனிக் கடவுளாய், அநாதி நித்தமாய், முதற்கடவுளாய் விளங்குகிருர் என்பவற்றை விளக்குகிறது.

விழாவும் பூசையும்: கற்றறிக்தவர்கள் செய்கின்ற விதிமுறைப் பூசையும், பொதுமக்கள் செய்கின்ற அன்புகெறிப்பூசையும் இந்தப் பகுதியில் அறிவிக்கப்பெறுகின்றன.

அன்பும் ஆடலும்: இப்பகுதி, அச்சத்தால் வீள்யும் அச்சத்தைக் காட்டிலும் அன்பால் வீள்யும் அச்சமே மக்கட்கு உண்மை ஒழுக்கத் தையும் உயர்வுகள்யும் தரவல்லது ஆதலின், மக்கள் முருகனிடத்து அளவுகடந்த அன்பு செய்கின்றனர்; தங்கள் திருமணக்காலத்துச் சபதம் செய்யும் தெய்வமாகக் கொள்கின்றனர்; எஞ்ஞான்றும் இடையூறு வாராமல் காப்பவன் முருகனே என்ற எதிர்நோக்கு மக்களிடம் குடிகொண்டிருக்கிறது ஆதலால் அவர்கள் பலவகைக் கூத்துக்களே ஆடி முருகளே மகிழ்விக்கின்றனர் என்ற உண்மைகளே உணர்த்துகிறது.

தமிழ்நூல்களில் முருகன்: இத்தஃப்பு தொல்காப்பியம், சங்க இலக்கியங்கள், காப்பியங்கள், திருமுறைகள் ஆகிய இவைகளில் முருகன் விளங்குமிடங்களே விரித்து விளக்குகிறது.

வேதாகமங்களில் முருகன்: இருக்வேதம், சாங்தோக்யம், சுப்பிர பேதம், உத்தரகாமிகம், குமாரதந்திரம் முதலான வடமொழித் தொன் னூல்களின் துணேக்கொண்டு முருகன்தொன்மை துணியப்பெறுகிறது. மேலும் வான்மீகம், பாரதம், பாத்மபுராணம் போன்றவற்றில் முருகன் வரலாறுகள் காணப்படுகின்றன. ஆனுலும் அவற்றுள் திலவற்றில் முருகன் பெருமைக்கும், தகைமைக்கும், தத்துவ அமைதிக்கும் தகாத பலங்கழ்ச்சிகள் குறிப்பிடப்படுவதை எடுத்துக்காட்டி, அவை புறச்சமயப் பற்றுடையார் புகுத்திய புதுமை வரலாறுகள் என்பதும் இப்பகுதியில் கிளக்கப்பெறுகின்றன.

பெயர்களும் காரணமும்: இப்பகுதி, இலக்கியவுலகில் வழங்கும் முருகப்பெருமானுக்கு உள்ள மறுபெயர்களே, அவ்வவற்றிற்கு உரிய காரணத்தோடு வரலாறும் தோன்ற உரைக்கிறது.

திருவுருவ அமைப்பு: இப்பகுதி, திருமுருகாற்றுப்படையிலே கூறப்பெற்றவண்ணம் முருகப்பெருமானது ஆறு திருமுகங்களும், அவ்வவற்றிற்கு உரிய திருக்கரங்களும், அவ்வவற்றின் தொழில்களும் தியானத்திற்கு ஏற்பச் சித்திரிக்கப்பெற்றுள்ளதைத் தெரிவீக்கிறது.

திருவுருவ வகைகள்: பல ஆகமங்களிலும் புராணங்களிலும் கூறப்பெற்றுள்ள தியான சுலோகங்களின்வண்ணம் முருகப்பெருமா னுடைய பதிறைவகையான திருவுருவங்களின் இயல்புகளே இந்தப்பகுதி தெரிவிக்கிறது. மேலும், சிற்பசாஸ்திரவகையாக வேருக உள்ள பதினெட்டு வகைகளின் திருவுருவ அமைப்பும் உரைக்கப்படுகிறது.

கந்தபுராண வரலாறு: கச்சியப்பசிவாசாரியசுவாமிகள் அருளிச் செய்த கந்தபுராண வரலாறு முழுவதும் இப்பகுதியில் தொகுத்துத் தரப்பட்டிருக்கிறது.

குந்தபுராண தத்துவம்: இப்பகுதி, புராணவரலா நுகள் நடது சைவசித்தாந்த சாஸ்திர அமைதியுடையன; தத்துவ அடிப்படையிலே அமைந்தன; கடவுளர் அவதார வரலா நுகள் அனேத்துமே தத்துவ சாஸ்திர விளக்கங்கள் என்ற முடிவை வலியு நுத்துகிறது.

பிற வரலாறுகள்: இதில் பலவேறு தலபுராணங்களிலும் பிற புராணங்களிலும் காணப்படும் முருகப்பெருமானுடைய வரலாறுகள் தொகுத்துத் தரப்பெறுகின்றன.

சில வழக்காறுகள்: முருகன் இருட்டுக்கு நூல் செய்தமையும். பாப்பு வழிபாடும் முருகன் வழிபாடும் ஒன்ருகக் கருதப்பெறுவதன் அடிப்படைக் காரணமும் இதில் அறிவிக்கப்பெறுகின்றன. **முருகன் விரதங்கள்**: இந்தப்பகு இயில் வெள்ளிக்கிழமை விரதம், கார்த்திகைவிரதம், சஷ்டி விரதம் முதலியனவும் அவற்றை அனுஷ்டிக் கும் முறைகளும் பயனும் மொழியப்படுகின்றன.

முருகன் தலங்கள்: ஆறு திருப்படைவீட்டைப்பற்றிய குறிப் புக்கள் சங்ககாலத்தில் எந்த எந்த நூல்களில் கூறப்பெற்றுள்ளன என்பதும், அவ்வத்தலங்களிலுள்ள கிறப்புக்குறிப்புக்களும். பிறவும் இப்பகுதியில் விளக்கப்பெறுகின்றன.

**முருகன் ஆயுதங்கள்**: இப்பகுதி, பலவேறு திருவுருவங்கள் கொண்ட முருகன் திருக்கரத்து விளங்குகின்ற ஆயுதங்களேப்பற்றிய குறிப்புக்களே, சிற்பநூல் முறைப்படித் தெரிவிக்கின்றது.

கௌமாரமதம்: முருகப்பெருமாணேயே முழுமுதற்கடவுளாகக் கொண்டு வழிபடவேண்டும் என்பதும். முத்திகில முருகப்பெருமா னுடைய திருவடிப்பேறு எய்துதலே என்பதும் அதன்முடிபு என்பதைச் சுருக்கிக் கூறுகின்றது இப்பகுதி.

பரிவாரங்கள்: இந்தத்தஃப்பில் வெள்ளான, மயில், வீரவாகு முதலிய நவவீரர்கள், துவாரபாலகர், சுமித்திரசண்டர் முதலிய பரிவாரங் களின் இயல்பும். அவரவர்களுக்குரிய கோயிஸ் அமைக்கும் இடமும். அளவும், அமைப்புமுறையும் அறிவிக்கப்பெறுகின்றன.

**வழிபாட்டுமுறை**: இப்பகுதியில் சிவாகமனிதிப்படி அன்ருடம் பூசைசெய்யும் முறை விரிவாகக் கூறப்பெற்றுள்ளது. திருவிழாக்களாக மாசோத்ஸம், பக்தோத்ஸவம், பிரமோத்ஸவம் இவற்றின் முறைகள் மிகச்சுருக்கிக் கூறப்பெறுகின்றன.

அருள்பெற்ளூர்: இப்பகுதியில், அகத்தியர் முதலாக, தண்ட பாணிகவாமிகள் ஈருகப் பல அன்பர்களுடைய வரலாறுகள் சுருக்கித் தரப்பெற்றுள்ளன.

**உபாசனே**: இவ்வண்ணம் முருகன் பெருமையை உணர்க்த மக்கள் வழிப்பட்டு உய்ய மந்திரங்களும், யந்திரங்களும், முறைகளும் தொகுத்து இப்பகுதியில் எழுதப்பெற்றுள்ளன. தொகுப்புரையில் எல்லாக்கருத்துக்களும் மிகச் சுருக்கமாகத் தரப்பெற்றுள்ளன. இவ்வண்ணம் இந்த நூல் இனிது முடிகிறது.

இத்துணேச்சுறப்புடன் இந்நூல் இனிது எழுத ஆராய்ச்சிக்குப் பல நூல்கள் தேவையாக இருந்தன. இதன்பொருட்டு அடியேனுக்கு எழுந்த அறிவுத்தாகத்தைப் பெரிதும் தணித்த கற்பகப்பூங்கா இருவா வடுதுறை ஆதீனத்திலுள்ள சரஸ்வதிமகால் புத்தகசாலேயாகும். மகா வித்துவான் பிள்ளேயவர்கள். மகாமகோபாத்தியாய ஐயரவர்கள், சேற் றூர்ச் சுப்பிரமணியக்கவிராயர், கந்தசாமிக்கவிராயர், யாழ்ப்பாணத்து நல்லூர் ஆறுமுகநாவலர், சபாபதி நாவலர், சுவாமிநாத பண்டிதர், பொ. முத்தையாப் பிள்ளே. இருஞானசம்பந்தம்பிள்ளே என்ற தீட்சா நாமம் பெற்ற இராமசாமிப்பிள்ளே முதலான பல பேரறிஞர்களுடைய ஞானதாகத்தைத் தணித்த இடம் இதுவே. இங்கே அடியேனுடைய ஆராய்ச்சிக்குவேண்டிய பல ஆகம நூல்களும், பிற வடமொழி நூல் களும், தமிழ் நூல்களும் கிடைத்தன. அவற்றின்துணே இல்லேயேல் இந்நூல் இத்துஊே அழகோடு முடிந்திராது என்பது உறுதி. மேலும் தேவைப்பட்டபோது சில நூல்களே, பழஙி, சித்தாந்தசரபம், மகா மகோபாத்தியாய சிவஸ்ரீ ஈசான சிவாசாரியசுவாமிகள்போன்ற சிறந்த அறிஞர்கள் தந்துதவினர்கள்.

சில சக்கர அமைப்புக்களேயும், மந்திர சாஸ்திர நுணுக்கங்களேயும் அறிய உதவியாயிருந்தது, தஞ்சை சரஸ்வதிமகால் நூல்கிலேயம். அதன் கௌரவச்செயலாளர் திரு. S. கோபால ஐயர் B. A., B. L. அவர்கட்கும், சகலகலா விற்பன்னர் திரு. R. வாசுதேவ சாஸ்திரிகள் அவர்கட்கும் என் நன்றி. சிறந்த மந்திரக்குறிப்புக்களேத் தந்துதவிய என் நண்பர் வித்துவான் திரு. ந. சிவப்பீரகாசதேசிகர் அவர்கட்கும் என் நன்றி. மற்றும், ஈழத்தன்பர்கள் பலர் பத்திரிகைக் கட்டுரைகளேயும், வரலாற்றுக்குறிப்புக்களேயும் தந்துதவினர். இவ்வண்ணம் முருகன் திருவருளும், ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ மகாசந்நிதானம் அவர்களின் குருவருளும், பல அன்பர்களின் உதவியும்சேர்ந்து இந்நூல் இவ்வண்ணம் உருப்பெற்றது.

இந்த நூல் சிற்பத்திறஞ்செறிந்த சித்திரங்களுடன் திருவுலா வந்தால் கணபதியைப்போல் கருத்தைக்கவருவதாம். ஆகவே அதற்கான பெரும் பொருட்செலவில் தியானசுலோகங்களில் கூறப்பட்ட நிறம் முதலிய எல்லாம் நிறையத் தீட்டும்வண்ணம் திருவருள்புரிந்த வள்ளல் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகாசுந்நிதானம் அவர்கள் ஆவார்கள். அவர்கள் எந்தக் காரியமும் சிவதருமமாகவும் தம்மை நாளும் ஆட்கொண்டருளுகின்ற ஸ்ரீ நம்சிவாய்மூர்த்தியின் பாராட்டுதலுக்கும் பேரருளுக்கும் உரியதாக வும் இருக்கவேண்டும் என்ற ஒரேநோக்கம் கொண்டவர்கள் ஆதலின் உலகப்புகழ் ஒன்றையும் நாடாத அருள்நோக்கு இவர்களிடம் அமைவ் தாயிற்று. அதனை நிறையருட்கருவூலங்களாகப் பல ஞானநூல்கள் ஆதின் ஸ்ரீ நம்சிவாய்ப்பதிப்பகத்து வெளிவந்து இல்வசமாக எல்லோர்கையிலும் கண்ணிலும் கருத்திலும் உலாப்போந்தன. அவ்வண்ண்மே இந்நூலும் இப்போது வெளிவருகிறது.

இங்ஙனம் இந்நூல் எழுதுங்காலத்து உடனிருந்து பிரதிசெய்து கொடுக்கவும் கைப்படி எழுதவும் தக்க எழுத்தாளர் ஒருவரை கியமீத் தருளியும், எந்தவிதத்திலும் இன்னல் புகாமல் வேண்டிய வசதிகள் செய்துதந்தும், அருளார் அமுதம் அளித்தும், வாழ்வால் மயங்கினும் தாழ்வால் தயங்கினும் வைத்தகருணேயை எக்காரணம் பற்றியும் மாற்ருத கிபிருங்கருணேக்கடலாகிய ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குரும்காசந்தோனம் அவர்களின் திருவடிக் கமலங்களே முப்போதும் எப்போதும் முக்கரணங்களாலும் வந்தித்து வாழ்த்துகின்றேன்.

இந்நூலின்கண் விளங்குகின்ற படங்களே எழுதிக்கொடுத்தவர் சிதம்பரம் ஓவியக்கலேஞர் திரு. இராமச்சந்திரன் அவர்கள். அவர் சிறந்த ஓவியக்குடும்பத்தைச் சார்ந்தவர் ஆதலின் அடியேன் கொடுத்த கருத்துக் கணக் கைவண்ணத்தால் புணந்து கண்கவரத் தந்தார். அவருக்கும் ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்திகள் நல்லருள் மிகப்பெருகுவதாக.

புகைப்படங்கள் பலவற்றை அங்கங்கே சென்று எடுக்கத் தூண் புரிந்த பேரன்பர்கட்கும், திருவிடைக்கழி முருகன், திருச்சாய்க்காட்டு வேலன் முதலிய புகைப்படங்களே அடியேன் கேட்டவுடனே தாமத மின்றித் தாமே எடுத்து அனுப்பித்தந்த நிறைசெல்வர்கள் திருக்கடவூர் பிச்சக்கட்டளே எஸ்டேட் திரு. K. கனகசபைப்பிள்ளே அவர்கட்கும், திருச்சாய்க்காடு டி.ரஸ்டி பெரும்பள்ளம் திரு. சம்பந்தம் பிள்ளே அவர்கட்கும் என் நன்றி உரியதாகுக.

அழகுறத் திருத்தமாகப் பல வர்ணப்படங்களுடன் அச்சிட்டி மீ நமசிவாயப்பதிப்பகத்தார் ஒத்துழைப்பிற்கும், படிகளே நன்கு திருத்தி யுதவிய வித்துவான் திரு. M. ஆறுமுகதேசிகர் அவர்கட்கும், தியான் சுலோகங்களேப் பார்த்துத் திருத்தியுதவிய ஆதீனத்து ஆகம வித்துவான் சிவஸ்ரீ சாமிநாதசிவாசாரியார் அவர்கட்கும், மற்றும் இதில் பங்குபற்றிய அன்பர்கள் அனேவருக்கும் அடியேனுடைய வணக்கமும் நன்றியும் உரியனவாகுக.

இவ்வண்ணம் அடியேனப் பாராட்டிப் பணிகொள்ளுகின்ற ஸ்ரீ நமசுவாயமூர்த்திகளின் திருவருளுக்கும், ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ மகாசந்நிதானம் அவர்களின் குருவருளுக்கும் ஏழேழ் பிறவிக்கும் கடமைப்பட்டுள்ளேன். முருகனேப் போலவே அடுத்து, கூத்தப்பெருமான் குதித்தாடிவர இருக்கிருர்; அதற்கும் திருவருள் துணபுரிய இருக்கிறது என்பதையும் சைவநல்லுலகிற்கு விண்ணப்பித்துக்கொள்ளுகிறேன்.

திருவாவடு துறையாதினமாகிய செக்தமிழ்ப்பண்ணேயின் சிவ போகமாக முருகன் வெளிவருவதால் செக்தமிழ்ச் சைவப்பெருமக்கள் ஏற்றுக் குற்றங்களே அடியேற்கு அறிவிப்பார்களாயின் மிக மிக நன்றி யுடையவனுக இருப்பேன் என்பதைத் தாழ்மையுடன் தெரிவித்துக் கொள்ளுகிறேன்.

இங்ஙனம்,

திருவாவடுதுறை ஆதீன மகாவித்துவான், ச. தண்டபாணிதேசிகர், தமிழ் விரிவுரையாளர், அண்ணுமஃப்பல்கஃக்கழகம்.

## எடுத்தாண்ட நூல்கள்

### தமிழ் நூல்கள்:

அகள் ஹாறு ஆத்திசூடி

இலங்கைச்சரிக்கிரம் உபதேசகாண்டம்

**ஐங்கு றுநூறு** 

கதர்காமமான்மியம்

கந்தபுராணம் கந்தரலங்காரம் கர்கானபு த

கந்தர்கலிவெண்பா

கலித்தொகை குறிஞ்சிப்பாட்டு குறுந்தொகை

சிகம்பரம் சிலப்பதிகாரம்

சிவஞான சித்தியார் சிவதருமோத்தரம்

சிறுபாணுற்றுப்படை

சீகாளத்திபுராணம் (சிவப்பிரகாசர்) பிங்கலக்தை

சீவகசிந்தாமணி சுந்தரர்தேவாரம்

சுப்பிரமணியதத்துவம்

சுப்பிரமணியர்பராக்ரமம்

தணிகைப்புராணம் தமிழ்நாவலர்சரிதை தனிப்பாடல் திரட்டு

தாயுமானவர்பாடல்

தருச்செந்தூர்த்தலபுராணம்

திருச்செந்தூர்முருகன் பிள்ளேத்தமிழ்

**இருஞான சம்ப**ந்தர்தேவாரம் திருநாவுக்கரசர் தேவாரம் தருப்போரூர்புராண**ம்** 

தருமக்திரம்

<del>இருமுருகாற்றுப்படை</del>

திருவருட்பா திருவாசகம்

திருவினபாடல் (பரஞ்சோதி)

திவாகரம்

தொல்காப்பியம் நல்லேக்கலித்துறை நல்லக்கலித்துறை நாமதீபரிகண்டு பதிற்றுப்பத்து பதினுராக்திருமுறை

பரிபாடல் பழமொழிகள் பழனித்தலபுராணம்

ப்ரமோத்தரகாண்டம்

புள்ளிருக்குவேளுர்த்தலபுராணம்

புறாரனாறு

புறப்பொருள் வெண்பாமாலே

பெரியபுராணம் மகாவம்சம்

முத்துக்குமாரசுவாமி பிள்ணத்தமிழ்

யோகதரிசனம் வீரசோழியம்

### வடமொழி நூல்கள் :

அதர்வசிரசு
அம்சுமத்பேதம்
இருக்வேதம்
காமிகம்
காரணம்
குமாரசம்பவம்
குமாரதந்திரம்
சாந்தோக்யம்
சில்பரத்னம்
சுப்ரபேதம்

சைவபுராணம் ஞானஸம்ஹிதை பத்மபுராணம் பிருஹத்ஸம்ஹிதை மகாபாரதம் மகாஸ்காந்தம் வால்மீதிராமாயணம் விஷ்ணுதர்மோத்தரம் ஸ்தேயசாஸ்திரம்

### ஆங்கில நூல்கள் :

சுவேதாசுவதாம்

Indian Iconography Kathirgama South Indian Images

### பத்திரிகைகள் :

ஆனந்தவிகடன் இந்து ஈழகேசரி கல்கி சித்தாந்தம் (பழைய இதழ்) சதேசமித்தரன் வாரஇதழ் செந்தமிழ்ச்செல்வி தமிழ்ப்போழில் தனமணி - சுடர்



ஸ்ரீ சோமாஸ்கந்தர்

### கண்கண்டதெய்வம்

செந்தமிழுலதில் கற்ரேர்முதல் மற்ரோர்வரை அணேவரும் எதற்கெடுத் தாலும் முருகா முருகா என்று சொல்லுவதைக் காண்கிரேம். தனிவழி நடந்தால் முருகா; தலேவலித்தால் முருகா; பாம்பைக்கண்டால் முருகா; பயங்கண்ட இடத்திலெல்லாம் முருகா என்கிருர்கள். கிளேயாடப்போகிற பையனும் விளேயாட்டு வெற்றிக்காக முருகணே வேண்டிக்கொள்கிருன். வழக்குவெல்ல - போர் வெல்ல - பேச்சுச்சிறக்க - காசுதிரட்டச் செல்கின்ற வர்களும் செவ்வேள் திருவடித்துணேயைப் பற்றியே செல்கின்ருர்கள். 'தனிவழிக்குத் துணே செங்கோடன் வடிவேலும் மயூரமுமே' என்று நமக்கு வழிகாட்டியிருக்கின்ருர்கள் நம் முன்னேர்கள். கோயாலும், பேயாலும் நொந்தவர்களுக்கு உறுதுணையாக இருப்பவன் முருகன்.

கலியுகம் என்பது தீமைகளுக்கு ஆக்கம் அளிக்கும் யுகம். உறுதி யைக்குலேத்து, உண்மையை மறைத்து, தன்னறிவுக்கு மதிப்புக்கொடுத்து, பழமைகள் யாவும் கிழவர்களுக்கே உரியவை என்று ஒதுக்குங்காலம். இத்தகையகாலத்தில் இறையுணர்ச்சி குன்ருவண்ணம் எல்லாரிடத்தும் எல்லாவகையிலும் பாதுகாத்துவருபவன் முருகன். கடவுள்உணர்ச்சியில் கருத்துன்ருதவனும் காவடி எடுத்து ஆடுகிருன்; காவடியெடுத்தவர் கீளக் கண்டால் கசிந்து கண்ணிர் சிந்துகிருன்; உடலெல்லாம் வேல் குத்தி, நேர்த்தி செய்வதாகக்கூறி, நீங்காத பிணியிலிருந்து விடுதலே அடைகிருன். பழனிமலேயில் முருகன் திருமுடியில் சாத்திய சந்தனம் குன்ம கோய்க்கு மருந்தாகிறது. வேளுரில் (வைத்தீசுவரன்கோயிலில்) சித்தாமிர்த தீர்த்தத்தில் வெல்லங்கரைத்தால், உடலிலுள்ள கட்டி கரைகிறது; மண் உருண்டை மருந்தாகிறது; சந்தனக்குழம்பு அமுதமாய் எல்லா இன்பங் களேயும் கொடுக்கிறது. செந்தூர்ப்பெருமான் முன்பு சென்ருல் பிராரத்த கன்மங்கள் தம்வலிகுன்றித் 'தலேக்கு வந்தது தலேப்பாகையோடு' என்ற பழமொழிக்கிணங்க விலகுகின்றன. இவ்வண்ணம் முருகன் கலியுகத்திலும்

கண்கண்ட தெய்வமாக விளங்குகின்ருன். வேளூர் முத்துக்குமாரசுவாமி பிள்ளேத்தமிழில், "வேண்டிய வரங்கொடுப்பான் மெய்கண்டதெய்வம் இத்தெய்வமல்லால் புவியில் வேறு இல்லு" என்று குமரகுருபரர் கூறி யருளுகிருர்.

### சொல்லிலே இன்பம் :

வாழைப்பழம் என்றவுடனே அமுகின்றபின்ன வாய்மூடுகிறது; கற்கண்டு என்ருல் களிப்புறுகிறது. அதுபோல முருகன் என்றவுடனே நமக்கெல்லாம் ஓர் இன்ப உணர்ச்சி எழுகிறது. இவ்வுணர்ச்சியை எழுப்பும் ஆற்றல் அச்சொல்லுக்கே இருக்கிறது. அறிவுப்பொருளாய் இருக்கிற இறைவணுகிய முருகணே நேரிற்கண்டால் எப்படியிருக்கும் என்பதைக் கற்பணே செய்துபார்க்கலாம்! முருகணேப் பார்த்தாலும் கேட்டாலும் கடித் தாலும் கட்டியணத்தாலும் இத்தணக்கும் தித்திக்கின்ற இனித்த சுவைக் கரும்பாக அனுபவித்தார்கள் நமது முன்னேர்கள். ஆகவே நமக்கும் அத்தகைய அனுபவம் வரவேண்டாமா?

### இன்பவடிவு :

அன்புள்ள இடத்திலே இன்பம் உண்டு. இன்பமும் அன்பும் காரண காரியத் தொடர்புடையன. உலகில் காரணப்பொருள் காரிய அனுபவத்தில் கைகிடப்படுவதான வேற்றுமையுடையது. காரணம் காரியம் ஆகிய இரண்டுமாய் என்றும் இணேந்திருக்கும் பொருள் இறைவனே. நமது பெரியோர்கள் இந்த உண்மையை விளக்கவே இறைவனே 'இன்பமே!' என்றுடை அன்பே!' என்றும், 'சோதியே! சுடரே! குடுராளி விளக்கே!' என்றுடை அன்பே!' என்றும், 'சோதியே! கடரே! குடுராளி விளக்கே!' என்றும், 'பூவண்ணம் பூவின்மணம்போல' என்றும், 'தியும் நீ தியினுள் தெறலும் நீ' என்றும் இணேத்தே காட்டி, இறைவன் இன்ப அன்பு வடிவன் என்பதை நமக்கு அறிவுறுத்தியிருக்கிருர்கள். அன்பு ஒன்றே அவின அடையும் நெறி என்றும் சொல்லிவைத்திருக்கிருர்கள்.

உலகத்திலே ஒவ்வொருபொருளிடத்து ஒவ்வொரு ஈலம் இருக் கின்றது. அது ஒவ்வொருகாலத்துத் தோன்றுகின்றது. வேனிற்காலத்து மாஃப்பொழுதிலே முல்ஃயும். மல்லிகையும் பூக்கின்றன. இளந்தென்றல் அவற்றின் மணத்தை அள்ளிக்கொண்டுவந்து நம்மேற்சொரிந்து இன்பூட்டு திறது. கார்காலத்துக் காயாவும் கொன்றையும் நம்கண்ணிற்கும் மூக்கிற் கும் களிப்பைத் தருகின்றன. முதுவேனிற்பருவத்திலே மாவும், பலாவும்,

வாழையும் ஆகிய முப்பழங்களும் தேனெழுகக் கனிந்து நாவிற்கு நலம் பயக்கின்றன. இந்த நுகர்ச்சிகள் என்றும் எக்காலத்தும் உண்டாவதில்லே. இன்பநுகாச்சிக்காகப் பிறந்த மனித@ே. எல்லாநலங்களேயும் எப்போதும் எய்தவிரும்புகிருன். கிடைத்தாலம் மாருமல் மடியாமல் இருக்கவேண்டும் என்பதே அவனது எதிர்கோக்கு. ஆணல் அவன் எண்ணப்படி மலர்ந்த மல்லிகை வாடாமல் இருக்குமா? கனிகள் அழுகாமல் இருக்குமா? கள் பச்சென்றிருக்குமா? இல்லே; ஆதலால் என்றும் எங்கும் நலம் குன்ருத பொருள் எது? என்று நாடும் உள்ளம் அவனுக்கு உண்டாகிறது: பகலாக எங்கெங்கோ தேடுகிறது. தேடிக்கண்ட பொருள்கள், யாவும் கிறைந்தனவாக இல்லே. புறம்பே தேடிக்காணுத அவன் தனக்குள்ளேயும் தேடுகிருன். ஒருபொருள் உள்ளும் புறம்பும் ஒத்துவிளங்குவதை உயிரா வணபிருந்து உற்றுநோக்கிக்காண்கிருன். அப்பொருளிடத்தில் கண்ணிற்கு -காதிற்கு – மூக்கிற்கு - நாக்கிற்கு – உடலுக்கு - உள்ளத்திற்கு – உபிருக்கு நலம்பயக்கும் ஆற்றல் ஒருசேர அமைந்திருக்கிறது. அது ஒரு இன்ப மஃ; கற்கண்டுப்பதுமை; வெல்லப்பிள்ளேயார். அத்தணப் பண்பும் நிறைந்த அதீன மனிதன் அறிந்து அறிந்து அனுபவிக்கின்ருன். அதுவேதாணுப் எகளுய் இருக்கிருன். அனுபவமுதிர்ச்சி, அறிவதைப் பலகால் சொல்லியும் அனுபவிக்கவேண்டும் என்ற ஆசையைத் தூண்டுகிறது. முருகு, முருகன் என்ற பெயர்களேப் பரம்பொருளுக்கு அளிக்கிருன்; சொல்லிச்சொல்லி இன்புறுகின்ருன். இப்படி. ஒருநாமம் இல்லாத அப்பொருளுக்கு ஆயிரம் திருநாமங்கள் வந்தமைகின்றன.

#### முருகும் - முருகனும் :

முருகு என்பது ஒரு பண்பு. உயர்ந்த பண்புகள் யாவும் முருகு என்ற ஒரு பொதுச்சொல்லால் வழங்கப்பேறும். முருகன் அப்பண்புகள் பலவற்றையும் உடைய பரம்பொருள். பண்புக்கும் பண்பிக்கும் உள்ள ஒற்றுமையால் பண்பின்பெயர் பண்பிக்கும், பண்பியின்பெயர் பண்புக்கும் அமையலாமல்லவா? இறை தஃமை: அது பண்பு. அதஃனயுடையவன் இறைவன். இறையும் இறைவனும் ஒருபொருணத்தானே உணர்த்து கின்றன; அதுபோல முருகனே முருகு: முருகே முருகன்.

சுருங்கக்கூறின், கண்ணுக்கு அழகாக, காதிற்கு நாதமாக, நாவிற்கு அமுதமாக, மூக்கிற்கு மணமாக, உடலுக்கு இனிய பரிசமாக, கருத்திற்கு விருந்தாக, உயிருக்கு உணர்வாக இப்படி எல்லாமாக இருப்பவன் முருகன். முருகு என்றவுடனே "முருகமர் பூ முரண்கிடக்கை" "மோட்டின முல்ல மொய்மலர்க்கான முருகுவர் தெதிர்கொள நடந்தான்" "முருகு மெய்ப்பட்ட புலத்திபோல" "முருகயர்ந்து வந்த முதுவாய் வேலன்" "படையோர்க்கு முருகயர" "முருகேர் பாணியும்" "முருகு பொறை யுயிர்க்கும் மொய்பூங்காவில்" "முருகு வாய்மடுத்துண்டுளி மூசும்" முதலான இலக்கிய முருகுகன் நம்முன்னேவந்து மணம், தெய்வத்தன்மை, வெறிக் கூத்து, வேள்வி, விழா, தேன் முதலிய பண்புகளேயும் பண்பையுடைய பொருள்களேயும் சீன்லுட்டிரிற்கும்.

இவையன்றித் திவாகரம் பிங்கலந்தை நாமதீபரிகண்டு முதலியவை கனப் புரட்டினுல் அழகு, பூந்தட்டு, கள், எலுமிச்சை, எழுச்சி, அகில், முருகு என்னும் வாத்தியம் என்ற பொருளும் காணப்படும். இவ்வண்ணம் பலபொருள்களே உணர்த்தும் ஆற்றல் முருகு என்ற ஒருசொல்லுக்கு உளதாதல்போல அழகு முதலிய பண்புகளினத்தையும் ஒருசேரத்தாங்கி, எப்பொழுதும் மக்கள்மனத்தைப் பிணித்து, சாவா மூவாப் பேரின்ப வடிவாய் நிற்பதொரு பேரருட்சக்தி இருப்பது நன்கு புலனுகும். அப்பொருளே முருகண்.

பெரும்பைம் புனத்தினுள் சிற்றேனல் காக்கின்ற பேதைகொங்கை விரும்பும் குமரீன மெய்யன்பிஞல் மெல்லமெல்ல உள்ள அரும்பும் தனிப்பர மானந்தம் தித்தித்து அறிந்தஅன்றே கரும்பும் துவர்த்துச் செந்தேனும் புளித்துஅறக் கைத்ததுவே.



ஸ்ரீ சக்திதரர்

# செந்தமிழ்த்தெய்வம்

மொழி உடல்: கொள்கை உயிர். தமிழ்மொழியாகிய உடலில் தொன்றுதொட்டு அமைந்து அழகுசெய்கின்ற உயிர் முருகன். தமிழ் என்றைக்கு உண்டோ அன்றே முருகன் உளன். எங்கெல்லாம் தமிழ் இருக்கிறதோ அங்கெல்லாம் முருகன் இருக்கிருன். தமிழில் வைதாரையும் வாழவைக்குமளவு தமிழிடத்து அவனுக்கு அன்பு வளர்ந்திருக்கிறது.

அகத்தியருக்குத் தமிழறிவீத்த பெருமை முருகனுக்கே உரியது. செந்தமிழ்ப்பரமாசாரியன் முருகன். தீலச்சங்கத்திருந்து தமிழாராய்ந்தவன் முருகன். தமிழைச் சுவைத்து உரைநலங்கண்டுள்ளம்களித்தவன் முருகன். தெய்வமாக இருந்து ஆட்கொள்வதுமட்டும்போதாது என்று உக்கிர குமாரபாண்டியகை உதித்துச் செந்தமிழ்நாட்டை ஆண்டவன் முருகன். கோழியைப் பாடிய வாயால் குஞ்சைப்பாடேன்` என்ற வசைமொழியை யும் பொருட்படுத்தாது முட்டைப்பேரைத்தாங்கிச் செந்தமிழ்க் கவிதை யைக் கேட்டுக் களித்தவன் முருகன். இவ்வண்ணம் செந்தமிழ்க்கும், செவ்வேளுக்கும் என்றென்றுமே நீங்காத தொடர்பு உண்டு.

### முருகன் எச்சமயக் கடவுள் ?

அழகு முதலிய பண்புகள் யாருக்குச் சொந்தமானவை? அன்வருக் கும் பொது. அங்ஙனமே நற்பண்புகள் அனேத்துக்கும் உறைவிடமான முருகனும் அனேவருக்கும் பொதுவானவன். இந்துவுக்கும் தெய்வம் இஸ்லாமானவர்க்கும் தெய்வம் என்பதைப் பழனி பகரும். சிங்களவர் களும் கதிர்காமத்தெய்யோவை வணங்குகின்ருர்களே! ஆகவே, அழகுக்கு அழகுசெய்யும் பரம்பொருள் யாருக்கு வேண்டாதது? அது அனேவருக்கும் பொது.

மணிமாஃயுள் ஒன்றுபடுத்தி ஊடுருவிஃற்பது நூல். அதுபோல முருகு என்ற சொல் உணர்த்தும் பல்வகைப் பண்புகளிலும் ஊடுருவி கிற்கும் பொதுப்பண்பு அழகு. கண்வழியாகக் கருத்துள் பதிவதுமட்டும் அழகாகாது. புலன்கள்வழியாகப் புந்தியுட்புகுந்து மனிதனே உயர்த்துவன யாவும் அழகே. மனத்தைப் பிணித்து மாட்சியளிப்பன யாவும் அழகே. என்றும் மாரு இன்புகில்யில் இருத்துவன எல்லாம் அழகே. அழகைக்கண்டவர்கள் முருகினக் கண்டவர்களே.

"என்றம் இளயாய் அழகியாய்" "மணங்கமழ் தெய்வத்த இள நலம் காட்டி" எனப் போற்றுகின்றனர் புலவர்பெருமக்கள். 'முருகா! ஆயிரங்கோடி மன்மதர்களுடைய அழகையெல்லாம் உருட்டித்திரட்டி ஒருவடிவமாகச் செய்தாலும் உன்னுடைய திருவடி அழகிற்குச் சிறிதும் ஒவ்வாது: அப்படியிருக்க உனது திருமேனியின் அழகுக்கு உவமை தேடுவது எங்கே?' என்று கருத்தழிந்து பேசுகிருர் ஒரு கவிஞர்.

### இயற்கையும் - இறைவனும் :

இயற்கைகள் யாவும் செயற்கையே. தேவர்களே அமரர்கள் என்று அழைக்கிரும்; அமரர் மரணமில்லாதவர். தேவர்களுக்கு மரணமில்லேயா? அவர்களுக்கு அமரர் என்பது உபசாரப்பெயர். அதுபோலக் காடு, கடல், மலே, வயல் முதலானவை மாயையின் காரியமாகிய செயற்கைப் பொருள் இவற்றை இயற்கை என்பது உபசாரம். ஆனுலும் உலகத்தை ஒட்டி நாமும் வழங்குவோம். இயற்கை, கண் காது மூக்கு மனம் புத்தி முதலிய கரணங்கள்வாயிலாகக் களிப்புத்தருகின்றது. இறைவன் முருக@ே கருவிகரணங்களேக் கடந்துநீன்றும் இன்பளிப்பவன். இயற்கைகள்வாயி லாக நாம் எய்தும் இன்பம் சிற்றின்பம். இறைவனிடமிருந்து பெறுவது பேரின்பம். இயற்கை, இறைவனது உண்மையை உணர்த்தும் சாதனம். இயற்கைகளின் எழிவிலிருந்து இறைவன் உண்மையை அனுமானிக்கிரேம். இயற்கைகள் ` நாங்கள் இறைவணுல் படைக்கப்பட்டு உங்களுடைய போகத்திற்காக அமைந்துள்ளோம்՝ என்பதை அறிவிக்கின்றன; இறை வனே எல்லாக்காரியத்திற்கும் பரமகாரணன் என்பதைக் காட்டுகின்றன. ஆதலால் இயற்கை, இறைவளுகாது; இயற்கை, அறிவற்ற சடப்பொருள். இறைவன் டித்துப்பொருள். ஆதலால் இயற்கையைப் படைத்த இறைவன் அதைவிட எவ்வளவு மேலானவன் என்பதை எண்ணவேண்டும்.

### உபதேசத்தாற்கிடைக்கும் உண்மை :

இயற்கையை நாம் நேரில் அறிகின்ரேம். முருகணே அறியமுடிவ தில்ஃபே? ஆதலால் இறைவனே, இல்லாதபொருள் எனக் கூறிவிட்லாமே?

காற்று, கண்ணுக்குத் தெரிவது இல்லதான்; அது இல்லாத பொருளா? ஊ றுணர்ச்சியைக்கொண்டு உள்ளபொருளாக உணர்கின்ரேம் அல்லவா! ஆகாயம் காணப்படாத ஒன்றுதான். கண்ணுக்கும் காதுக்கும் முக்குக்கும் நாக்குக்கும் புலனைக்கூடிய மண்ணும் நீரும் காற்றும் கனலும் எங்கே இருக்கின்றன? வளர்கின்றன? என்று எண்ணிப்பார்த்தோமானுல் இவற் றிற்கெல்லாம் இடந்தந்து நிற்கின்ற ஒன்று ஆகாயம் என்றுதானே உணரு வோம்; அதுபோல் கருவிகரணங்களால் அறியமுடியாமைபற்றி இறைவன் இல்லே என்று சொல்லிவிட முடியாது. 'சித்தத்துள் தித்தித்தல்' 'எண்ணிய — எண்ணியாங்கு எய்துவித்தல் 'இடைையூறு நீக்கல்' 'என்றும் மாருத இன்பத் தில் இருத்துதல் முதலான பயன்களேக்கொண்டு. அப்பயன்களேக் தரவல்ஷ் ். பரம்டொருளுண்மையை அறியத்தானேவேண்டும்? அங்ஙனம் அறியாதவுண் அறியாதவனே! அங்ஙனம் அறிந்துகொண்டே இருந்தால் முருகன் கருத்து பொருளாக நம்முடன் என்றும் கலந்திருப்பதையும், வழிகாட்டுவதையும், நாம் உணருவோம். இந்த உணர்ச்சியே தியானம். இதுவே உள்ளக் இழியில் உருவெழுதும்' முறை. கினப்பவர் மனம் கோயிலாக் கொண் டவன் என்ற உபதேசவாக்கியமும் இந்த உண்மையைத்தான் நமக்குத் தெரிவிக்கிறது.

### ஐந்திலும் - ஐம்பதிலும் :

'அறஞ்செய விரும்பு' 'ஆறுவது சினம்' என்பனபோன்ற அறிவியல் தொடர்மொழிகளேப் பதவுரை, பொழிப்புரை தெரிக்து ஆசிரியரின் தொல்லக்காக ஐந்தாவது வயதில் படித்திருக்கிரும். ஐம்பதாவது வயதில் அனுபவப்பொருள் அறிக்து அறிக்து ஆனந்திக்கின்ரேம். அதுபோலவே இனமையில் முருகன் உணர்ச்சி கம் மனத்தில் பதிய சும் மூதாதையர்கள் 'சுக்குக்குமிஞ்சிய மருந்தில்லே சுப்பேரமணியருக்கு மிஞ்சிய தெய்வமில்ல்' 'சிந்தை கொந்தவனுக்குக் கந்தனே துண்' 'வழிக்குத் துணே வடிவேல்' 'கலிக்கும் கிலிக்கும் கந்தன் எண்ணு' 'கேளற்றவர்க்கு வேள்' என்பன போன்ற பழமோழிகளால் முருகணே நின்வூட்டிவந்தனர்; வருகின்றனர். அந்தப் பண்பு முதலில் பாராயணமாகத் தொடங்கி, தியானமாக வளர்ந்து, நம்மிடையே நிலவிவருகிறது. ஆதலால் 'உன்னயொழிய ஒருவரையும் நடிப்புகில் பர்க்கு மன் சிற்கைவலுவாலே ஒருத்தரை மதிப்பதில் உன்றன் அருளாலே' 'கானென்செயும்? கோளென்செயும்? காடிவந்த வினேதான் என்செயும்?

நமன் என் செயும்? என்ற உறுதிகள் உண்டாயி வளர்ந்தன. இவ்வண்ணம் ஐந்தில் அறிந்ததொன்று ஐம்பதில் அனுபவத்திற்கு வருகிறது.

### என்று நீ அன்று நான் :

அறிபவன் என்றைக்கு உண்டானுனே அன்றைக்கே அறியப்படும் பொருளும் இருந்துதான் ஆகவேண்டும். அதனுலேயே அறிவும், அறியப் படும் பொருளுமாய் இருக்கின்ற பரம்பொருள் 'முன்னேப் பழம்பொருட் கும் முன்னேப் பழம்பொருளே 'என்று அழைக்கின்றுர் அறிவாற் சிவனே யான மாணிக்கவாசக்சவாமிகள். அவ்வண்ணம் பழமைக்குப் பழமையாய பெருமான் புதுமைக்கும் புதுமையாய் இருத்தஃயும் அவரே உணர்த்து கிறுர். ஆதலால் உயிர் தோன்றுகின்ற காலத்திலேயே உடன் இருந்து உடம்போடு கூட்டி, உணர்வையளித்து, ஆட்கொள்ளுகின்ற இறைவன் தோன்மையை எங்ஙனம் ஆராய்வது ?

### தொன்மையும் - முதன்மையும் :

தொன்மையைப்பற்றி நாம் எண்ணும்போதே 'கல் தோன்றி மண் தோன்ருக் காலத்தே முற்ரேன்றி மூத்தகுடி' என்ற பழம்பாடல் நீனவுக்கு வருகின்றது. தண்ணீரே முதற்படைப்பு: அதிலிருந்து மீல; அதீனச் சார மண்; மண்ணில் மற்றவையெல்லாம் வீளந்தன என்பது உலகத் தோற்றத்தை அறிவீக்கவந்த ஒரு புராணக்கருத்து. இம்மேற்கோள்கள் முதன்முதல் மக்கள் பிறந்த இடமும், வாழ்வு தொடங்கிய இடமும் மலேயகம் என்பதைத் தெரிவீக்கின்றன. உணவுக்கும் உடைக்குமாகத் தோன்றிய உழைப்பு வாழ்வாகப் பரிணமிக்கிறது. துன்ப இன்பங்களே மாறி மாறித் துய்க்கவைக்கிறது. துன்பங்கலவாத இன்பவாழ்வை எதிர்கோக்கிக் கடவுட்கொள்கையில் அமைக்கிறது. ஆகவே, மணிதவாழ்வின் முதிர்ந்த அறிவுரிலே கடவுட்கொள்கை. கடவுட்கொள்கையில் முதற்ரேன்றியது முருகவழிபாடு. மலேத்தெய்வம் முதற்றெய்வம்.



ஸ்ரீ கந்தசாமி

### விழாவும் பூசையும்

மருதக்கலியுள் ''ஆலமர் செல்வன் அணிசால் மகன்விழாக் கால்கோள் என்று ஊக்கி'' (பாடல் 18: 14. 15) எனவரும் பகுதி. முருக னுக்காக விழாக்கொண்டாடும் சிறப்பும் அவ்விழாவிற்குக் கால்கொள்ளும் சிறப்பும் தெரிவிக்கிறது.

பூசை கடவுளின் மனத்தைக் கனியவைக்கும் செயல். பூசையுள் பயன் கருதிச் செய்வதும், பயன் கருதாது செய்வதும் என இருவகை யுண்டு. அவற்றுள், தொல்காப்பியத்தும், சங்க இலக்கியங்களிலும் வரும் வெறியாடற்பூசை பெண்ணுக்குப் பிடித்த பேய்கீங்கச் செய்யப்பெற்றது. திருமுருகாற்றுப்படையிலும் பரிபாடலிலும் ஒரு பயனுமே கருதாது இயற்றப்படும் பூசையும் சொல்லப்பெறுகின்றது. பூசையுள் அன்பால் செய்யப்படும் பூசையும், ஆகமனிதிப்படிச் செய்யும் பூசையும் என இரு வகையுண்டு. அவற்றுள் அன்பாற் செய்யப்படும் பூசைமுறை திருமுரு காற்றுப்படையுள் மிக அழகாகக் குறிக்கப்பேற்றுள்ளது.

குறவர்கள் பூசைபோடும்நகரத்தில் ஆங்காங்கு கோழிக்கொடிகளே நட்டு அலங்கரிப்பார்கள். பூசையில்லின்புறத்தே பிற வருத்துக்தெய்வங்கள் வந்து நுழையாதபடி வெண்கடுகையும் செய்யையும் அப்புவார்கள். மலர் களேத் தூவுவார்கள். நீராடித் தோய்த்துலர்ந்த இரு ஆடைகளே உடுத்திக் கொள்வார்கள். சிவந்த நூலாலே கையிற் காப்புக்கட்டிக் கொள்வார்கள். பெரியைத்தூனி, உதிர அரிகியைப்பரப்பிப் பலியிடுவார்கள். பூசைக்குரிய இடத்தில், பச்சைமஞ்சளேயும் சர்தனத்தையும் கரைத்து மெழுகுவார்கள். அவரிமாலேகளேயும் நறுமணமுள்ள மாலேகளேயும். அடுக்கடுக்காகத் தொங்கவிடுவார்கள். தூபதீபம் கொடுப்பார்கள். உதிரங்கலர்த நினையப்பரப்புவார்கள். துடிகொட்டி மணியடித்து முருகளே வரவழைப்பார்கள். குறிஞ்சிப்பண்ணப்பாடி வழிபடுவார்கள். இது விதியொடுபடாத குறவர்கள் செய்யும் அன்புப்பூசை. சித்திரத்தில் எழுதிறைபோன்ற அழகானவிட்டிலே, பூசைக்கு இடம் ஒழித்துப் பந்தலிட்டு. வேலன் கடப்பம்பூ மாலேயைச் குடிக்கொண்டு, முருகன்புகழைத் தோத்திரிப்பான்; முருகன் வெளிப்பட்டு அருள் வழங்குவார் என்று குறிஞ்சிக்கல் கூறுகிறது.

மலேச்சாரலிலே கருங்குவளே பூத்துக் கவின்செய்கின்ற எனேயோடு கூடிய ஊர்ப்பொதும்பிலே வேலன் புதுமணல் பரப்பித் தோரணங்களாலும் தொங்கல்களாலும் அழகுசெய்து கழங்கு பார்த்து வெறியாடுகிருன் என்று ஐங்குறுநூற்றில் வரும் பூசையும் வீதியொடுபடாத அன்புப் பூசையே. அப்படிப் பூசை செய்கின்ற வேலன். சூர்மாத்தடிந்த சுடர்வேலோய்! கிரவுஞ்சமலேயைத் துளேத்த பெருவீர! அறுமுகக் கடவுளே! பன்னிருகை வேல! இளஞ்சூரியனே ஒத்த பேறுடையவனே! என்று தோத்திரிக் கின்ருன்: முருகன் வெளிப்பட்டு வேண்டிய வரங்களேத் தருகின்ருர் என்று பரிபாடல் பகர்கிறது.

திருமுருகாற்றுப்படையிலே நக்கீரர். இமயமிலயின் நீலச்சுணியிலே அக்கினி ஏற்றுக்கொள்ள கார்த்திகை மாதரிடம் பிறந்தவனே! ஆலமர் செல்வர்க்குச் செல்வனே! மிலமகள் மகனே! கொற்றவை சிறுவனே! பெரும்பெயர் முருகனே! குறிஞ்சிக் கிழவனே! என்றெல்லாம் போற்றுக; பின்னர், 'உன்னே அளந்தறியமாட்டாமையால் ஏதோ தெரிந்தவரை தோத்திரித்தேன்' என்று பணிமொழி கூறுக என்று இறைவினப் புகமும் முறையைத் தெரிவிக்கின்ருர்.

இருஏரகத்தில் அறுதொழில் அந்தணர்கள், கற்பன கற்று அடங்கிய நல்லொழுக்கங்குன்றுத முனிவர்கள், நாற்பத்தேட்டு ஆண்டுகள் பிரமசரியம் காத்த பெரியோர்கள், சித்தியாக்கினி செய்யும் சியதியை உடையோர்கள் காலமறிந்து மூலமந்திரங்களேயும் வேதமந்திரங்களேயும் சொல்லிக்கொண்டே விதிப்படி வழிபடுகின்றுர்கள் என்று விதிமுறைப் பூசையின் இயல்பும் விளக்கப்படுகின்றது.

திருவாவிகன்குடி என வழங்கும் பழனியில் "முனிவர்கள் மரவுரி பையும் மான்தோஃயும் உடுத்திக்கொண்டு வழிபடவருகிருர்கள்; பல காள் பட்டினி கிடந்தமையால் அவர்களுக்குத் தசைகார்வற்றி நரம்பும் எலும்பும் கன்கு தெரிகின்றன. அவர்களுக்கு விருப்பு வேறுப்பு இல்ல; கரைகண்ட படிப்பாளிகள்; கோபதாபம் இல்லாதவர்கள்; துன்பமே அறியாதவர்கள்; இத்தகையவர்கள் முருகன் வழிபாட்டுக்குச் செல்கின்ருர்கள்" என்று, உபவாசமிருந்து, உடலேலாமினத்து, உள்ளத்தூய்மையுடன் ஒழுக்கம் குன்ருமல் செல்லவேண்டுமென்ற வீதிமுறைவழிபாடு வகுக்கப்படுகிறது.

# அன்பும் ஆடலும்

### அன்பால் விீளந்த அச்சம் :

விலங்கினங்கீனயும் கொலேகாரீனயும் கொள்ளேக்காரீனயும் பார்த்த இடத்தும் அச்சம் உண்டாகிறது. அதே அச்சம் தாயையும் தக்தையையும் தமையன்மார்களேயும் குருவையும் கடவுள்யும் கண்ட இடத்தும் உண்டா கிறது. இவ்விரண்டும் ஒன்ரு? இல்லே. முன்னது வன்பு காரணமாகப் பிறந்தது. பின்னது அன்பு காரணமாகப் பிறந்தது. நமக்கு அளவற்ற உதவி செய்வாரிடத்து அன்பு உண்டாகிறது. அவ் அன்பு அச்சமாகமாறி; அவர்களிடம் அடங்கி ஒடுங்கி நடக்கச்செய்கிறது. முருகன் தடையற்ற கருணையையுடையவர். கருணேயைப் பெறுகின்ற நமக்கு அவரிடத்தும் அன்பு உண்டாகின்றது.

நாம். எதாவது ஒன்றை உண்மை என்று சாதிக்கவேண்டுமாளுல் கடவுள்மேல் ஆண்' என்போம். அதுபோலச் சங்ககாலத்தில் தமிழர்கள் தங்களுக்குள் உண்டாகின்ற சிறு குடும்பச் சண்டைகளுக்காக முருகன் மேல் ஆண்டிடுவார்கள். வேலின்மேல், மபிலின்மேல், கோழியின்மேல், கோழியின்மேல் ஆண்டிருதே வண்டு அனைக்கண்டு அஞ்சிய அவனுக்கு வேண்டியவர்கள் 'இப்படி முருகன்மேல் ஆண்ண படாதே; அவனேடு தொடர்புடைய பொருள்கள்மீது ஆண்டிடாதே; என்று வேண்டிக்கொள்வதும் வழக்கம். இதலைல் தெரியும் உண்மை என்ன ? தங்களால் அன்பு செய்யப்படும் பொருள்களிற் சிறந்தவர் முருகன்; முருகன்மேல் பொய்யாணேயிட்டால் தமக்குப் பெருந்தீங்குவிளேயும் என்ற எதிர்மோக்கு எல்லாருக்கும் இருந்தது என்பதுதானே.

#### அன்பின் எல்ல :

மஃவாழ் மக்கள் முருகனிடம் அளவுகடந்த அன்புடையவர்கள். பரிபாடலிலே, மருத்துவன் நல்லச்சுதனுர் ஒரு குடும்பக்கலகத்தைக் குறிப் பிடுகிருர். ஆண்மகன் ஒருவன் காஃயில்போனவன் மாஃயிலே வீடு திரும்புகிருன்; வேற்றுமகளே விழைந்துவந்ததாக ஊடுகிருள் அவனது மீனவி; அவள் மனத்தைத் தெளிவிக்க அவன், இருப்பரங்குன்றின்மேல் ஆணே, வேலின்மேல் ஆணே, மயில்மேல் ஆணே, எனக்குப் புறத்தொழுக்கம் இல்ல என்று பொய்ச்சத்தியம் செய்கிருன்: தலேவி, பதைபதைத்துப்போய் தலேவனுக்கும் தனக்கும் திங்குவராதபடி நேர்த்திக்கடன்களேச் செய்து நிவர்த்திசெய்து கொள்கின்றுள் என்று ஒரு நிகழ்ச்சி அதில் சொல்லப் பேறுகிறது. இதலை முருகன்மீது அணேவருக்கும் எத்துணே அச்சங்கலந்த அன்பு இருந்திருக்கிறது என்பது புலனுகின்றதல்லவா!

ஒருவன் ஒருத்தியை மணக்க விரும்புகிருன்; மனக்கருத்தை வெளி பிடுகிருன். அவள் 'இவன் கடைசிவரையில் காப்பாற்றுவானே' என்று மயங்குகிருள். அப்போது அவன் அவளேத்தேற்ற, மலேத் தெய்வமாகிய முருகண்ப் போற்றுகிருன். முருகன்முன்னின்று தலேவியைப் பார்த்து 'உன்ன என்றும் பிரியேன்; பிரியின் அறனல்லது செய்தேனுவேன்' என்று சூளுரைக்கின்ருன்; மலேத்தண்ணிரை அள்ளி, சூளின் அங்கமாக ஒருகை குடிக்கிருன்; அதனுல் அவளதுமனம் மகிழ்ந்தது; மலேயில் இருவரும் மணந்தனர் என்று குறிஞ்சிப்பாட்டு (வரி. 208 - 210) குறிப்பிடுகிறது. இதனுல் மணவினக்காலத்துச் குளுறுக்கெய்வம் - சாட்சியாக ரிற்கும் தெய்வம் முருகன் என்பது வெளி.

### எதிர்நோக்கு :

பயனின்றி உழைப்பில்லே. உழைப்புக்கும் ஊதியம் வேண்டும். வெறும்வின் செய்வார் யார்? முருகனே வழிபட்டால் அதற்கு ஒரு குறிக்கோன் இருக்கத்தானே வேண்டும்! தமிழ்மக்கள் முருகனே வழிபடுவது எந்தப் பயனேக்கருதி என்பதும் தெரியவேண்டாமா?

செந்தமிழ்க்கற்பரசியாகிய கண்ணகி கணவன் ஆணேயின்வண்ணம் அவன் கொலியுண்ட பதிஞன்காம்நாள் திருச்செங்குன்றூரையடைகிருள். வேங்கைமரத்தடியிலே விமானமேறிக் கணவனேடு செல்கிருள். இதனே உற்பாதம் என்று கருதுகிருர்கள் வேடர்கள். உலகத்துக்கும் வீட்டுக்கும் வரக்கூடிய இன்னல்களே முன்னறிகிப்பது உற்பாதம். உற்பாதத்தால் பின்வருந்தீங்கை உணர்ந்தமக்கள் அத்திங்கினின்றும் நீங்கச்செய்யப்படுவது சாந்தி. சாந்தியாகக் குறப்பெண்கள் குரவையாடி ஞர்கள் என்று கூறுகிறது சிலம்பு. இதனுல் குறவர்கள் குரவையாடித் தமக்கு வரஇருக்கும் தீங்கை விலக்கிக்கொண்டனர் என்ற எதிர்நோக்கு எடுத்துக்காட்டப்பெறுகிறது.



ஸ்ரீ தேவசேபைதி

மேலும் மக்களுக்கு அணங்கு தீண்டினுல் வெறியாடி அணங்கை கீக்கிக்கொள்ளுகிற வழக்கமும் உண்டு என்பதைக் குறுக்கொகை, ஐங்குறுநூறு, அகநாறூறு முதலிய இலக்கியங்கள் இயம்புகின்றன.

முருகன் காப்பதாலேயே உலகம் இன்பப்பொழுதாக இயங்கிக் கொண்டிருக்கிறது என்று பேசுகிறது குறுக்தொகைக் கடவுள்வாழ்த்து. திருமுருகாற்றப்படை. முருகணப்போற்றினுல் உறுதியாக முருகன் வெளிப்படுவார்; கம்முடைய கருகிகரணங்களால் அனுபவிக்கக்கூடிய அளவு காட்சி வழங்குவார்; அஞ்சாதே! என அபயமளிப்பார்; வேறு எங்கும் யாரிடத்தும் பெறமுடியாத பரிசுகணே வழங்குவார் என்று அறிவிக்கிறது.

முருகா! உன்னிடத்து நாங்கள் பொன்னேயும் பொருளேயும் போகத் தையும் விரும்பவில்லே: இறவாத இன்ப அன்பு வேண்டுகிரேம்: அறம் வேண்டுகிரேம்: அறம் வேண்டுகிரேம்: அறம் வேண்டுகிரேம்: இவ்வளவுதான் உம்மிடம் நாங்கள் வேண்டுவது (பரிபாடல் 5 - 78 - 80) என்றும், நினது திரு அடிக்கீழ் என்றும் இருத்தலாகிய வரமேவேண்டும் (பரிபாடல் 9 - 84 - 85) என்றும் எதிர்கோக்கல்லாத எதிர்கோக்கை வேண்டுகிறது. மற்ரேரு செய்யுளில் உன்னுடைய பரங்குன்று வளம்மாளுது என்றென்றும் வாழ்க் என்று போற்றி வாழ்த்தப்பெறுகிறது. மல்வாழ்ந்தால் உலகம் இடர்கீங்கி வாழும்: உலகம் வாழ்ந்தால் நாம் வாழ்வோம் என்ற போதுகோக்கி கிருந்து உண்டான சிறப்புகோக்கு இதில் விளங்குவதைக் காணலாம்.

நாங்களும் எங்கள் சுற்றமும் பிறவாப்பெருநெறியை வேண்டுகின் நேம்: என்றும் பிரியாத இணயடிக்கீழ் இன்பமார்ந்து இருக்க எண்ணுகி ரேம்: நீ என்றும் இப்பரங்குன்றத்திலே கடம்பமர் செல்வனுக வாழ்க என்று வாழ்த்துமுகத்தால் தங்களுடைய எதிர்நோக்கு வீட்டின்பமே என்று விளக்கப்பெறுகிறது மற்குருருபாடலில்.

#### கூத்து :

மட்டற்ற மகிழ்ச்சி கூத்தாக வெளிப்படுகின்றது. மனத்திலுள்ள இன்பங்களேப் பலரும் அறிந்து அநுபகிக்கச் செய்வன கூத்துக்களே. கூத்துக்களால் தெய்வங்களேயும் மகிழச்செய்யலாம் என்றஉறுத் எல்லோ ருக்கும் உண்டு. தெய்வங்களும் கூத்தாடியதாக நூல்கள் தெரிவிக்கின்றன. கத்தற்கெல்லாம் தோற்றம் ஆனந்தக்கூத்து. அதீன ஆடியவர் ஆனந்தக் கூத்தர். அவர் ஆடிய இடம் அம்பலம். அவர் குமாரராகிய முருகனும் கில சுத்துக்களே ஆடிஞர் என்பதில் புதுமையில்லே. அவர் ஆடிய கூத்து குடைக்கூத்தும், துடிக்கூத்துமாம். வேளுக்கு கிருப்பம்வர மக்களும் கூத்தாடிஞர்கள். அவை குரவைக்கூத்து, வெறிக்கூத்து, வள்ளிக்கூத்து என்பன. இந்தக் கூத்தின் இயல்புகளேச் கிலப்பதிகாரத்து அரங்கேற்றுக் காதையிலும், குன்றக்குரவையிலும் பரக்கக் காணலாம். அவற்றுள், முருகன் ஆடிய கூத்துக்களே முதற்கண் ஆராயலாம்.

குடைக்கூ த் ந: இது பதினெரு ஆடல்களுள் ஒன்று. இப்பதினெரு வகையும் வென்றிக்கூத்து. வசைக்கூ த்து. விகோதக்கூ த்து என்ற மூன்றுள் அடங்கும். அவற்றுள் இது வென்றிக்கூ த்தின்பாற்படும். வென்றிக்கூ த் தாவது மாற்ருனெடுக்கமும் மன்ன்னுயர்ச்சியும் மேற்படக் கூறுவது. போர்க்களத்தில் அவுணர்களின்வரும். முருகனும் அவன் சேனேத்தலேவர் களும் செப்யும் போருக்கு ஆற்ருமல் தங்கள் தங்கள் கையிலிருந்த படை யெல்லாம் போட்டுவிட்டுச் சோர்ந்து நிற்கின்றுர்கள்; அதைக்கண்ட முருக னுக்கு வெற்றிக்களிப்பு விஞ்சுகிறது; வீரக்கூத்து ஆடத் தொடங்குகிறுர். கூத்திற்குத் திரைவேண்டாமா? தன் கையில் உள்ள குடையை முன்னே சாய்த்துக்கொண்டு கூத்தாடுகிறுர். குடையைச் சாய்த்து ஆடுங்கூத்தா கலின் குடைக்கூத்தாயிற்று. ' குடைகைச் சாய்த்து ஆடுங்கூத்தா கலின் குடைக்கூத்தாயிற்று. ' குடைக்கூத்திற்கு நான்கு உறுப்பு உண்டு என்று அடியார்க்குகல்லார் உரை அறிவிக்கிறது. 2

துடிக்க ந்து: துடிக்க த்தாவது துடிகொட்டியாடுகின்ற கூத்து. குரன் முருகனுடைய போருக்கு ஆற்ருது வஞ்சணேயால் மறைந்துசென்று கடல்நிலில் மாமரமாக நின்றுன். அவனுடைய வஞ்சக உருவை அறிந்த முருகன், கடலும் கலங்கும்வண்ணம் கடலுக்குள் சென்ற பாறையெல் லாம் தவிடுபொடியாம்படி வேலே ஏவி வெற்றிகண்டார். ஆதலால் அவர், வென்றிச்சிறப்புத்தோன்ற, கடல்லேகளேயே திரையாகக்கொண்டு கடலேயே

<sup>1</sup> படைவிழ்த் தவுணார் பையுள் எய்தக் குடைவிழ்த் தவர்முன் ஆடியை குடையும் --- சிலப் - கடலாடு - 52, 53.

<sup>2</sup> அறமுகத்தோ ஞடல் குடை மற்றதற்குப் பெறைமுறுப்பு நான்கா மெனல் — சிலப் - அரங்கேற்று - 14, 15 உரை.

அரங்கமாக்கித் துடிகொட்டி ஆடினர்.¹ இதுவும் வென்றிக்கூத்தே. இக்கூத்து ஐந்து உறுப்புக்களே உடையதாக அறிவிக்கப்படுகிறது.²

குரவைக்கை த்து: வேண்டிய வரங்களே விரைவில் அருளுகிறவர் முருகன். அவர் திருவுள்ளம் மகிழ மக்கள் கூத்தாடுவார்கள். அக்கூத்துக் களுள் குரவையும் ஒன்று. குரவையாவது, மகளிர் எழுவரேனும், என்ம ரேனும், ஒன்பதின்மரேனும் கைகோத்து ஆடும் ஒருவகைக்கூத்து. இக் கூத்தின் முல்லீஸிலத்து மக்களாகிய இடைச்சியர்களும், குறிஞ்சிலிலத்து மக்களாகிய குறத்தியர்களும் ஆடினர்கள் என்று தெரிகிறது. இடைச்சியர் ஆடுவது ஆய்ச்சியர் குரவை எனப்படும். அது. கண்ணனே கோக்கி ஆடியது. முருகண்ரோக்கிக் குறத்தியர் ஆடியகூத்து குன்றக்குரவை எனப்படும். இந்த இரண்டுமே தம் சேரிக்குவரும் நலந்திங்குகள் முன்னர் அறிவிக்கும் உற்பாதங்களுக்குச் சாந்தியாக ஆடப்பேறுவது என்பர் அடியார்க்கு நல்லார். வினேதக்கூத்து ஆறனுள் ஒன்றுகவும் இதனேக்குறிப்பர். இக் கூத்து, காமமும் வென்றியும் பொருளாகக்கொண்டு வரும்.

டுலப்பதிகாரத்தில் கோவலீன இழந்த கண்ணகி, அவன் சொற்படி பதிஞன்காம் நாள் திருச்செங்குன்றில் வேங்கைமர்கிழலிலே கோவல கேரு வானவூர்தி ஏறிஞள்; அதுகண்ட குறவர்கள் மல்லவளஞ்சிறக்கக் குரவையாடுகிருர்கள் என்ற குறிப்பிடப்படுகிறது.

வெறிக்கூத்து: இது தெய்வம் ஏறியாடுகின்ற ஆவேசக்கூத்து. வேலனுகிய பூசாரி கையில் வேலேந்தி, செம்பட்டாடையுடுத்தி, செவ்வணி அணிந்து, செஞ்சந்தனம்பூசி, தொண்டகப்பறை ஒலிக்க ஆடுவான். இவன் வேஸ் ஏந்தி ஆடுதலின் வேலன் என அழைக்கப்படுவான். இக்கூத்து விநேதக்கூத்து ஆருடு இணத்து எண்ணப்படுவது ஒன்று என்பர்

மாக்கடல் நடுவண் நீர்த்திரை அரங்கத்து நிகர்த்துமுன் னின்ற சூர்த்திறங் கடந்தோன் ஆடிய துடியும் — சிலப் - கடலாடு - 49 ~ 51.

<sup>2</sup> துடியாடல் வேல்முருக ஞடல் அதனுக்கு ஒடியா உறுப்போரைத் தாம் — சிலப் - அரங்கேற்று - 14, 15 உரை.

<sup>3</sup> சிலப் - பதிகம் - 77 உரை.

<sup>4 5</sup> சிலப் - பதிகம் - 77, 82, 83 உரை. 6 சிலப் - அரங்கேற்று - 12 உரை.

அடியார்க்கு நல்லார். இது மகளிர்க்கு அணங்கு தீண்டியதனுல் செவிலி அல்லது நற்ருய்வேண்டுகோளின்படி ஆடப்பெறுவது. தொல்காப்பியத்தில் வெறியறி சிறப்பின் வெவ்வாய் வேலன் வெறியாட்டயர்ந்த காந்தளும் ' என்று குறிக்கப்பெறுகிறது. 'வாலிழையோர் வீணமுடிய வேலனுடு வெறியாடின்று ' காணிலரனும் களிக்கும் கழல் மறவன், பூணிலங்கு மேன்மூலே போதரிக்கண் - வாணுதல், தான்முருகு மெய்ந்சிறீஇத் தாமம் புறந்தினப்ப, வேன்முருகற் காடும் வெறி ' என்று புறப்பொருள்வெண்பா மாலே எடுத்துக்காட்டுகிறது.

வள்ளிக்கூத்து: இது, "வாடா வள்ளி வயவரேத்திய ஓடாக்கழல் நிலே உளப்பட" என்ற பகுதியால் தொல்காப்பியத்துள் சொல்லப்பெற் றுள்ளது. ஒரு குறமகள் வள்ளிவேடம்புணீந்து ஆடுகின்ற கூத்தாகலின் வள்ளிக்கூத்து எனப்பட்டது. இதணேக்கண்டு முருகனும் வியந்தான் என்று புறப்பொருள்வெண்பாமாலே பேசுகிறது. "பூண்முலேயார் மனமுருக வேன் முருகற்கு வெறியாடின்று" என்றும், "இனவளேயார் - பூண்தயங்க, குல மொடு ஆடும் சுடர்ச்சடையோன் காதலற்கு, வேலெணுடு ஆடும் வெறி" என்றும் வரும்பகுதிகள் அக்கருத்தை விளக்குவனவாம்.

> மொய்தார் அணிகுழல் வள்ளியை வேட்டவன் முத்தமிழால் வைதாரையும் அங்கு வாழவைப் போன்வெய்ய வாரணம்போல் கைதான் இருபது உடையான் தீஃபத்தும் கத்தரிக்க எய்தான் மருகன் உமையாள் பயந்த இலஞ்சியமே.



ஸ்ரீ சுப்பிரமணியர் (குமாரதந்திரத்தில்)

# தமிழ்நூல்களில் முருகன்

## தொல்காப்பியத்தில் :

தொல்காப்பியம் மிகப்பழமையான இலக்கணம். இன்று இருக்கும் நூல்களுக்கெல்லாம் ஆண்டில் மூத்தது அது. அதில் ரிலங்களே நான்காகப் பிரித்து, ஒவ்வொரு நிலத்திற்கும் உரிய கடவுள்கள் பேசப்படுகிருர்கள். குறிஞ்சித்திண் என்பது மலேயும் மலேசார்ந்த இடமும். அந்த இடத்திற்கு உரியவன் முருகன். 'சேயோன் மேய மைவரை உலகமும்' என்கிறது தொல்காப்பியம். மைவரை உலகம் என்பது மஞ்சு சூழ்ந்து வளமுற்று வானனாவ ஒங்கிய மரங்களடர்ந்துள்ள பசுமையான மலே. அதீன விரும்பி இடமாக வீற்றிருப்பவன் முருகன். அவன் சேய். செவ்வேன் என்றெல் லாம் பாராட்டப்படுகின்ருன். அவன் செங்கிறமுடையவன்; விரும்பத் தக்கவன்; பசுமையான சூழலில் காணப்பெறும் செம்மையிற்ரேன்றிச் செவ்வேளாகச் சிந்தைபுகுந்து விளங்குபவன். அன்புததும்பிய சரவுள்ளத்தில் எழுந்தருளிக்காட்சி வழங்கும் செம்பொருளே முருகன்.

உலகம் ஆணும் பெண்ணுமாக அமைந்தபோதே காட்டியும், கவர்ச்சியும், புணர்ச்சியும், அகற்சியும் அவற்றிற்கான ரிமித்தங்களுமுடைய மணவாழ்வு தோன்றியது காட்சி முடிர்ந்து கவர்ச்சியாகிறது. கவர்ச்சி முதிரப் புணர்ச்சியும் அகற்சியும் பொருந்துகின்றன. அகற்சி கவர்ச்சிக்கு வித்து. அகற்சியானபோது உடல் இனத்துப்போகின்றது. அதனேக் கண்ட தாய் தன்மகளுக்குப் பேயோ பிசாசோ தீண்டிவிட்டது என்று முருகனுக்குப் பூசைபோடச் சொல்லுகிருள். இவ்வண்ணம் தமிழ்மக்க ளுடைய மணவாழ்க்கையில் அதன் அங்கமாகவே கலந்திருப்பது முருகன் வழிபாடு என்று அறிவிக்கிறது தொல்காப்பியம்.

வீரமும் போரும் ஆட்சியும் நிறைந்த புறவாழ்கிலும் 'வெறியறி திறப்பின் வெவ்வாய் வேலன் வெறியாட்டயர்ந்த காந்தளா'கக் கலந்திருக் கிறது என்று பேசுகின்றது தொல்காப்பியம். இங்ஙனம் இலக்கணத்தில் இடம் பெறுவதற்கு முன்னே இலக்கியவாழ்கில் எவ்வளவுகாலம் அது ங்ஃபெற்றிருக்கவேண்டும்? இலக்கியம்கண்டு அதற்கு இலக்கணமியம்புதல் தானே முறை. இலக்கியவழக்கில் ஏற எத்தனேயாயிரம் ஆண்டுகளுக்கு முன்பிருந்து சமுதாயவாழ்கில் வேருன்றியிருக்கவேண்டும் என்று நாம் எண்ணிக்கொண்டேபோளுல், முருகன் தொன்றுதொட்டே - கால எல்லே காணமுடியாத நிலேயிலே செந்தமிழுலகோடு சேர்ந்துவிட்டான் என்பது தெளிவாகும்.

### சங்க இலக்கியங்களில்:

தாயுமானவர் பார்க்குமிடமெங்கும் நீக்கமற நிறைகின்ற பரிபூரண ஆனந்த போதமாகக் கடவுளக் காட்டுகிறுர். அதுபோல முருகன் சங்க இலக்கியங்களில் எங்கும் காணப்படுகிறுர். சங்க இலக்கியங்களில் மிகப் பழமையானது பரிபாடல். அதில் இப்போது காணப்படுகிற பாடல்கள் இருபத்திரண்டு. அவைகளில் எட்டு முருகணேப்பற்றியவை. அவற்றுள் முருகனுடைய பிறப்பு வரலாறும், வென்றியும், வழிபடுமுறையும், படை வீடுகளுள் முதன்மையான பரங்குன்றின் சிறப்பும், பிறவும் பேசப்படு கின்றன. கலித்தொகை, அகநானூறு, புறநானூறு, ஐங்குறுநூறு, குறுந் கொகை, பதிற்றுப்பத்து, பத்துப்பாட்டு ஆகிய எல்லாவற்றிலும் முருகன் மலரிற்பேறந்ததும், குரிமாத்தடிந்ததும், முருகனுடைய அணியும் ஆடையும், முருகன் ஆடிய கூத்தும், முருகற்கு ஆடிய கூத்தும், முருகன் எழுந் தருளியுள்ள தலங்களும், எதிர்நோக்கிய பயனும் பிறவும் கூறப்படுகின்றன.

<sup>1</sup> பவளத்தன்ன மேனி' <sup>2</sup> பலர்புகழ் ஞாயிறு கடற்கண்டாங்கு. ஓவற இமைக்கும் சேண்விளங்கவிரோளி முதலான செய்யுட் பகுதிகள் முருகனுடைய நிறம் கண்ணேக்கவருகின்ற செந்நிறம் என்று தெரிவிக் வென்றன. நிறச்செம்மைக்கு ஏற்ப, <sup>3</sup>அவருடைய ஆடையும் செம்மை;

<sup>1</sup> குறுந்தொகை - கடவுள் வாழ்த்து.

<sup>2</sup> திருமுருகாற்றுப்படை 2, 3.

<sup>🛚 &#</sup>x27; ' குன்றியேய்க்கும் உடுக்கை ' '

<sup>—</sup>குறுந் - கடவுள்.

<sup>&#</sup>x27;' உடையும் ஒலியனும் செய்யை, மற்ருங்கே படையும் பவழக் கொடிநிறங் கொள்ளும் உருவும் உருவத்தீ யொத்தி முகனும் விரிகதிர் முற்று விரிசுடர் ஒத்தி ''

<sup>&#</sup>x27;'செய்யன் சிவந்த ஆடையன் ''

<sup>——</sup>பாபாடல் 19: 97 - 100.

<sup>—</sup> திருமுருகாற்றுப்படை 20**6**.

அணிகளும் செம்மை; மாஃயும் செம்மை; அவருக்கு வெண்துகில் கூடாது என்பதை,

> " வேல்வலானுடைத் தாழ்ந்த விளங்குவெண் துகில் ஏய்ப்ப வாலிது கிளர்ந்த வெண்காற் சேயும் "

என்ற முல்ஃக்கைப்பகுதிக்கு நச்சிஞர்க்கினியர் கூறுகின்ற உரை நன்கு விளக்குவதாம்.

இறைவன் உமையை மணந்தருளினர்; நெருநாளாகப் போகத்கில் பொருந்தினர். பின் அமைதியுற்ற காலத்து இந்திரன் வந்து வணங்கி ்எம்பெருமானே! இப்புணர்ச்சியால் வந்த கருவை அழித்துவிடவேண்டும்' என்று வேண்டிக்கொண்டான். இறைவன் அங்ஙனமே ஆகுக' என வரம் அளித்தார். அவ்வரத்தை மாற்ருது மழுப்படையைக்கொண்டு தம் மெய்ம்மையை உலகெலாம்போற்ற அக்கருவைப் பல கண்டங்களாகச் சிதைத்தார். தெய்வமுனிவர்கள் எழுவரும் தமது தவவலிமையால், இக்கரு உருக்கொள்ளின் தேவசேஞபதி ஆதற்குரியது என உணர்ந்தனர். இத‱ இந்தரன் ஏனே அறியாமல் சேதிக்கச்செய்தான் என்று எண்ணி, அவனிடம் \_\_\_. சென்று, இதமான வார்த்தைகளேச் சொல்லி, 'அரசே! இந்தக் கருவால் தங்களுக்கு எந்தவிதமான ஏதமும் வாராது; எங்களிடம் கொடுங்கள் என்று பெற்றுக்கொண்டு சென்ருர்கள். இவற்றை இப்படியே நம் மணேகிய ரிடம் கொடுத்துக் கருவை வளர்ப்போமானுல். அவர்களால் தாங்கவும் முடியாது: நிறையும் அழிவர் அதனுல் 'அக்கினியே தாங்கட்டும்' என்று -எண்ணி, பாகத்தீயை வளர்த்து. அதில் அகியுடனே இட்டார்கள். அவியோடு கருவை யாகாக்கினி ஏற்றது; புரோடாசம் ஆயிற்று.

புரோடாசத்தை முனிபத்தினிகளாகிய அருந்திகீங்கலான அறுவரும் தத்தம் கணவர்கள் விருப்பப்படி உண்டார்கள்; சூல்கொண்டார்கள். இமயமஃயில் சரவணப் பொய்கையிலே தாமரைப்பூவாகிய பாயலிலே ஒருங்கு குழந்தையைப் பெற்ருர்கள். இதீன உணர்ந்த இந்திரன் பகைமிக்க வஞக, முனிவர்களுக்குக் கொடுத்த வாக்குறுதியைக் கடந்து, வச்சிரா யுதத்தால் அந்தக் குழந்தையை ஆறு கூறுகளாக வெட்டிஞன். அந்த ஆறு கூறுகளும் ஆறு குழந்தைகளாக வடிவெடுத்தன. பின் ஒருருவம்

<sup>\*</sup> முல்லேக்கலி 5: 17 - 18.

ஆயிற்று. அதுகண்ட இந்திரன் மீட்டும் போருக்குவந்தான். முருகன் குழந்தையாயிருந்தும் வெறுங்கையுடன் அவீன வென்ருர். தேவர்கள் அனேவரும் இதினக்கண்டு இவனே நம் சேனேக்கெல்லாம் தலேவஞகும் தகுதியுடையவன் என்று கருதி, படைக்கலங்களேயும் ஊர்தியையும் உதவ எண்ணிஞர்கள். அக்கினி கோழியைத்தந்தான்; இந்திரன் மயிலேத்தந்தான்; இயமன் வெள்ளாட்டுக்கிடாயைத் தந்தான். பிறதேவர்கள் தங்கள் தங்கள் உடம்பிலிருந்தும் பல ஆயுதங்கள்ப் படைத்துக்கொடுத்தனர். அவற்றைப் பன்னிரண்டு திருக்கரங்களிலும் தாங்கி, அந்தத் தளர்கடைப்பருவத்திலேயே முருகன் தேவசேனுபதியானுன் (பரிபாடல் 5: 25 - 70).

இதன்யே திருமுருகாற்றப்படையுள் நச்சிஞர்க்கினியர், 'இறைவன்' உமையை வதுவை செய்துகொண்ட நாளிலே, இந்தரன் சென்று நீ புணர்ச்சி தவிரவேண்டும் என்று வேண்டிக்கொள்ள, அவனும் அதற்குடம் பட்டு அது தப்பாஞவிப் புணர்ச்சி தவிர்ந்து கருப்பத்தை இந்திரன் கையிற் கொடுப்ப, அதனே இருடிகள் உணர்ந்து அவன் பக்கனின்றும் வாங்கித் தமக்குத்தரித்தல் அரிதாகையிஞலே இறைவன் சுருகிய முத்தீக்கட்பெய்து, அதனேத் தமது மனேவியர்கையில் கொடுப்ப, அருந்ததி ஒழிந்த அறுவரும் வாங்கிக்கொண்டு விழுங்கிச் குல்முதிர்ந்து சரவணப்பொய்கையில் பதுமப் பாயலிலே பயந்தாராக, ஆறு குருகி வளர்கின்றகாலத்து, இந்திரன் தான் இருடிகட்குக் கொடுத்தகிலேயை மறந்து ஆண்டுவந்து வச்சிரத்தால் எறிய அந்த ஆறுவடிவும் ஒன்றுப் அவனுடனே பொருது அவணக்கெடுத்துப் பின் குரபன்மாவைக் கொல்லுதற்கு அவ்வடிவம் ஆருகிய வேறபட்ட கூற்றுலே மண்டிச் சென்றது' என்று சிறிது மாற்றந்தந்து கூறுவர்.

குரியனது வெப்பத்தை உலகம் தாங்காது என்று எண்ணி அந்த வெப்பத்தைத்தாங்க. குரியனேடு வாலகில்லியர்கள் என்ற முனிவர்கூட்டத் தார் சுற்றிவருகிருர்கள். அவர்களுக்குத் துன்பம் வாராதபடி பாதுகாத்தார் முருகன். முருகன் அசுரர்களே அழித்து, தேவர்களேக்காத்து, தெய்வயானே யம்மையாரை மணந்தகாலத்து, தமது திருக்கரத்திலுள்ள வேலாயுதத்தை நோக்கி நமக்கு எல்லாம் தந்தது இவ்வேல் என்று பாராட்ட, பக்கத்தில் இருந்த பிரமன் 'இவ்வேலுக்கு இந்நீல் என்னுலல்லவா வந்தது?' என்றுன். என் கைவேலுக்கு வன்மைகொடுத்தது இவனு? என்று முருகன் கோபித்து 'நீ அவனியிற் பிறந்து அல்லலுறுக' என்று சபித்தார். அவ்வாறே பிறந்து அறமுகக்கடவுளே வழிபட மீட்டும் பதவியருளினர் என்பது வரலாறு.



ஸ்ரீ சுப்பிரமணியர்

முருகனது வீரச்செயல்களுள் மாயங்களுக்கெல்லாம் உறைவிடமா யிருந்த கிரவுஞ்சமலேயைத் துளேத்த வரலாறும், கடல்நடுவிலே மாமரமாகச் சென்று முனேத்த சூரபன்மாவை வலியொடுக்கிய வரலாறும் பல நூல் களிலும் பாராட்டிப் பேசப்படுகின்றன.

#### காப்பியங்களில் :

காவியத் தலேவனுக்கு அழகுக்கும் வீரத்திற்கும் ஒப்பிடக்கூடிய ஒருபொருளாக முருகன் பேசப்படுகிருர், கட்டியங்காரனுடைய பட்டத்து யானேயைச் சீவகன் கொன்றுவிட்டான்; அப்போது சீவகன் நின்றநிலேயைத் திருத்தக்கதேவர், கிரவுஞ்சமலேயைத் துளேத்து, கறைபடாத வேலினேக் கையில் ஏந்தி மயிலின்மீது ஆரோகணித்திருக்கிற முருகனுடைய புருவம் போல் சீவகன்புருவம் வளேந்தது என்று சீவகசிந்தாமணியில் சித்திரிக்கிருர்.

கோவிந்தையாரிலம்பகத்தில் இடையர் குலத்தஃவ்வகுகிய கோவிந்தன் கோவிந்தையை மணந்துகொள்ளுமாறு சீவகண் வேண்டிக்கொள்ளு தின்றபோது. 'தம்பி! முருகன் வள்ளியை மணந்து கொள்ளவில்ஃயா? குலத்தைப் பாராட்டவேண்டாம்' என்று கூறுவதாகக் குறிப்பிடுகிருர். குணமாஃயாரிலம்பகத்து. சரவணப்பொய்கையிலே தாமரையில் தேவர்கள் கிரும்பப் பிறந்த முருக்கேப் போன்றவன் சீவகன் என்று குறிக்கப் படுகிறது.

மேலும் முருகணே அந்நூலில் மற்ரேரிடத்து 'பூளினுட் பிறந்த தோன்றல் என்றே குறிப்பிடுகிருர். பிறிதோரிடத்து, புனலாடுங்காளேயரை முருகணே ஒத்த இளேயர் என்றும், 'மாத்தடிர்தானன்ன மாண்பிஞன்' என்றும் குறிப்பிடுகின்ருர். பதுமையாரிலம்பகத்தில் பதுமையினுடைய கண்களுக்கு உவமையாக முருகன் கைவேல் கவிஞர் கருத்தில் எழுந்தது; கண் இரண்டாக இருக்கிறதே! வேல் ஒன்றுதானே இருக்கிறது என்ற ஆய்வெண்ணம் உண்டாயிற்று; 'முருகன் எலகம் ஓரிரண்டன்ய கண்ணுள்' என்று, கருத்தாலேயே மற்னுரு வேலாயுதத்தையும்படைத்து கண்களுக்கு உவமை காட்டுகிருர்.

சிலப்பத்காரத்து, மங்கலவாழ்த்துப்பாடலில், மணக்கோலங்கொண்ட கோவலன், கண்கண்ட முருகன் என்று பாராட்டப்படுகிருன். மீனயறம் படுத்த காதையில் முருகவேள் உன்கண்ணுல் நானிறப்பதைத் தன்கண்ணுல் காணவேண்டுமென்ற விருப்பத்தால் தன்கையிலுள்ள ஒருவேஸே உனக்கு இரண்டு கண்களாகப் படைத்தார் என்று கோவலன் கண்ணகியின் கண் கீனப் பாராட்டுகின்ருன். இவ்வண்ணம் முருகன் இலக்கியங்களில் அழ குக்கு அளவுகோலாகக் காட்டப்படுகின்ற இடங்கள் பல.

## திருமுறைகளில் :

திருமுறைகள் பன்னிரண்டு. அவை கிவபெருமாணேயே, தோத்திரிப் பன. அம்பிகையையும், கணபதி முருகன் ஆகியோர்களேயும் இறைவனூடு இணத்துப் பேசுமேயன்றித் தனித்துப்பேசமாட்டா. அவற்றுள், திருஞான சம்பந்தசுவாமிகள் செய்தருளிய மூன்று திருமுறைகளிலும் சற்றேறக் குறைய பத்து இடங்களில் முருகன் பாராட்டப்படுகிருர்.

திருமு அகுன்றை அறிவிக்கவந்த சம்பந்தசுவாமிகள், கருங்குழல் மிடுகள் குறிஞ்சிப்பண்ணப்பாடி முருகன் பெருமையை மொழி கின்ருர்கள்; குறிஞ்சிப்பண் தெய்வத்தன்மை பொருந்தியது என்று அறிவிக் கின்ருர்கள். இராமனதேச்சரப் பதிகத்தில் 'தழைமயிலேறவன்' என்றும், திருமீயச்சூர்ப்பதிகத்தில் 'மாயச்சூர் அன்றறுத்த மைந்தன்' என்றும், அரிசிற்கரைப்புத்தூர்ப் பதிகத்தில் 'வள்ளிமுலே தோய் குமரன்' என்றும், பிரமபுரப் பதிகத்தில் 'இளங்குமரன் சேந்தன்' என்றும், திருப்புகலூர்ப்பதிகத்தில் 'சாமி' என்றும், தென்குடித்திட்டைப்பதிகத்தில் 'குமரவேள்' என்றும், திருக்கும் குறிப்பிடப் தெருக்கும் 'கர்தன்' என்றும் முருகன் குறிப்பிடப் பெறுவின்ருர்.

திருநாவுக்கரசு சுவாழியப்பெற்றுள்ளன. இறிப்புக்கள் மொழியப்பெற்றுள்ளன.

சுந்தரமூர்த்திசுவாமிகள் தேவாரத்தில் பொரும்பலம் துடை அசுரன் தாரகீனப் பொருது பொன்றவித்த பொருளின் முன் படைத்து உகந்த புனிதன்' 'குறவஞர்தம்மகள் தம்மகஞர் மணவாட்டி' 'மயிலூர்தி முருக வேள் தாதை' சேர்தன் அப்பன்' 'கடற்குர் தடிந்திட்ட செட்டியப்பன்' 'குமரீனப் பயர்த வார்த்தயங்கியமுலே மடமான்', 'குமரன் முதற்றேவர் தங்கள் ஈம்பி' 'கடற்குர் தடிந்திட்ட சேர்தர் தாதை' 'குறவர் மங்கைதன் கேள்வீனப் பெற்ற கோன்' 'குமரன் திருமால் பிரமன் கூடிய தேவர் வணங்கும் அமரன்' என்றெல்லாம் முருகன் இறைவடேடு இயைத்துக் குறிப்பிடப்பெறுகின்ருர்.

மணிவாசகசுவாமிகள், திருப்பொற்சுண்ணத்திலும் திருவுந்தியாரி லும் முறையே 'நல்வேலன் தாதை' குமரன்றன்தாதை' என்று கூறுகிருர். 'மலமகள் மதலே மேலுலாந்தேவர் குலமுழுதர்ளும் குமரவேள் வள்ளிதன் மணுனன்' வேலுலாந்தேவர் குலமுழுதர்ளும் குமரவேள் வள்ளிதன் மணுனன்' 'தூகிநல் பீலிமாமயிலூரும் சுப்பிரமணியன்' 'குர்மார்பீணத் தடிந் தோன்' 'கங்கைதன் சிறுவன் கணபதி பின்னிளங் கிணயே' 'இளஞ்சேய்' 'அக்கிரிதீணக் கீண்ட ஆண்டகை' கேடில் வேற் செல்வன்' 'செஞ்சடை யான் மதலே' மால்மருகன்' 'முருகவேள்' 'பொன்மலே வில்லிதன் புதல்வன்' 'மலரும் பன்னிரு நயனத்து அறுமுகத்தமுது' 'உமையாள் திருமகன் முருகன்' என்றெல்லாம் ஒன்பதாந்திருமுறை உரைக்கிறது.

அசுரனுடைய ஆற்றலுக்கு அஞ்சிய தேவர்கள். இறைவனிடம் வந்து அசுரன் வலிமையைச்சோல்லி முறையிடுகிருர்கள். திருச்செகி ஏற்ற இறைவன் அம்பவள மேனி அறுமுகனே! நீ அமரர்பகையை வென்று கொன்றுவருக' என ஆணேயிடுகின்ருர் எனக்கூறுகிறது பத்தாவது திருமுறையாகிய திருமந்திரம். மேலும் இறைவன் அறுகோணவடிவாய் ஆறு முகங்களோடு தோன்றிஞர்; கந்தஸ்வாமி கலந்திருந்தார்; இவரை இறைவனுக்கு மைந்தன் என்று இயம்பிஞர்கள் எனவும் கூறுகிறது.

பதிஞொரம் திருமுறைப் பிரபந்தங்களுள் ஒன்றுகிய திருக்க**யிலாய** ஞானுவுலாவில்,

'' செருக்குடைய சேஞபதி மயில்மேல் முன்செல்ல'' என்றும், நக்கீரர் போற்றித்திருக்கலிவேண்பாகில், '' வானவர்கள் வேண்ட மயிலூரும் கோனவ**ஃ**னச் சேஞபதியாகச் செம்பொன் முடிகவித்து வாளை வைத்த வரம் போற்றி ''

என் றும். திருக்கழுமலமும்மணிக்கோவையில்,

" கொம்பிட்ட கோழிக்கொடி வேந்தன் "

என்றும். திருவிடைமருதூர்மும்மணிக்கோவையில்,

'' பூவலர் குடுமிச் சேவலம் பதாகை மஃல துகோயடுத்த கொகேகெழு கூர்வேல் அமரர்த் தாங்கும் குமரன் தாதை ''

என்றும்.

''காளகண்ட கந்தணப் பயந்த வாளரி நெடுங்கண் மலேயாள் கொழுந ''

என்றும், நம்பியாண்டார்நம்பி அருளிய திருத்தொண்டர்திருவந்தாதியில்,

'' சத்தித் தடக்கைக் குமரன் நல் தாதை''

என்றும் சிறப்பாகப் பேசப்பட்டுள்ளன.

பெரியபுராணத்தில் 'சரவணத்துத்தஃனயர்' 'மயிலுடைக் கொற்ற வூர்தி வரையுரம் கிழித்த திண்மை, அயிலுடைத் தடக்கை வேன்றி அண் ணலார்' 'முருகலர்' அலங்கல் செவ்வேல் முருகவேள்' 'போரணி நெடு வேலான்' 'குன்றமெறிந்த வேலவன்' 'முன்னுள் வரைகிழிய ஏந்தும் அயில் வேல் நிலேகாட்டி, இமையோர் இகல்வெம் பகைகடக்கும் சேந்தன், 'முன்னே வந்து எதிர்தோன்றும் முருகனே' என்றெல்லாம் முருக்ன் மொழியப்பெறுகிருர்.

இவையன்றி, கணபதி கந்தர் ஆகிய இருவரையும் இஃணத்த தோத்திரங் களாக எட்டுத்திருப்பாடல்கள் காணப்படுகின்றன. இவ்வண்ணம் 'சிவனே முருகன்' 'முருகனே சிவன்' என்று பேசப்படுகின்ற சம்புபக்கமும், 'முருகன் தாதை. 'உமையவள் சேய்' 'குமரன்முதல்தேவர்தங்கள் நம்பீ' என்றேல்லாம் முருகண அன்பராக மகதைப்பேசும் அணுபக்கமுமாகத் திருமுறைகள் முருகனதுபெருமையை எடுத்து மொழிகின்றன.



ஸ்ரீ கஜவாகனர்

# வேதாகமங்களில் முருகன்

### இருக்குவேதத்தில் :

வேதங்கள் அறிவுகெறியை அறிவிப்பன. உபரிஷத்துக்கள் வேத சிரசுகள். ஆகவே வேதத்திலும், சார்தோக்கிய உபரிஷத்திலும் சுப்பிர மணியர் ஸ்கர்தர் என்ற சொல்லாட்சிகள் காணப்படுகின்றன.

கப்ரஃமண்போம் என்று மும்முறை கூறி அமைகிறது இருக்கு வேதம். இங்கு சுப்ரஃமண்ய என்ற சொல்லானது பிரமசொருபத்தைக் குறிப்பதாகுமேயன்றி சுப்பிரமணியர் என்ற தெய்வத்தைக் குறிப்பதாகாது என்பாரும் சிலருளர். இந்தச் சுப்பிரமணியரும் பிரம சொருபத்தினின்றும் வேறுபடாதவராகவே புராணங்களிலும் இதிகாசங்களிலும் குறிப்பிடப் பெறுகிருர்.

## சாந்தோக்கிய உபநிஷத்தில் :

நாரதர் மனக்கலக்கம் அடைந்து சனற்குமாரரை அடுத்து. அமைதியை அடைதற்குரியவழியை வினுவுகிருர். அவர் இருளின் எல்லேயை அதாவது இருள் கடந்த நிலேயைக் காட்டியருளினர்: அவர் ஸ்கந்தர் எனக்கூறப் படுகிருர் என்ற குறிப்பு வருகிறது.

आहारशुद्धी सत्व शुद्धिः, सत्व शुद्धी ध्रुवा स्मृतिः, स्मृति छभ्ये सर्व प्रन्थीनां विप्र मोक्षस्तस्मै मृदितकषायाय तमसः पारदर्शयति भगवान् सनत्कुमारः तम् स्कन्द-इत्याचक्षते तम् स्कन्द इत्याचक्षते ॥ २६-२॥

—சாந்தோக்யம் 7-வது அத்யாயம்.

#### சிவாகமங்களில் :

சிவாகமங்கள் சிறப்புநூல்கள். தென்டைடுச் சமுதாயத்தின் பழமை யான கடவுட்கொள்கைகளே நன்கு விளக்குவன. இறைவனுலே அருளிச் செய்யப்பெற்றன. முருகனுடைய வரலாற்றுக் குறிப்புக்களேக் குறிக்கும் ஆகமங்கள் காமிகம், காரணம், சுப்பிரபேதம், குமாரதந்திரம், அம்சுமத் பேதம் முதலாயின. சுப்பிரபேதம்: தாக்ஷாயணியாகிய உமாதேவி, தக்ஷன்மகள் என்று அழைக்கக் காரணமாயிருக்கும் தனது உடல் யோகபலத்தால் உதறிவிட்டு. வேருரு உடலம்தாங்கி, இமயமலேச்சாரலில் இமவானுக்குப் புத்திரியாகி. பரமசிவணயே மணவாளதை அடையும்பொருட்டுத் தவம்சேய்தாள். தேவர்களின் வேண்டுகோளால் சிவனும் சக்தியும் ஒன்று கூடிகுர்கள். மீட்டும் தேவர்கள். திருக்கயிலேயை அடைந்து 'தேவசேரைபதியாய், குரபன்மனுதியரை வெல்லத்தக்க திருக்குமாரரை விரைவில் தந்தருளுக் என வேண்டிக்கொண்டனர். தேவர்களுடைய விருப்பப்படி அக்கினி சிவபெருமானுடைய தவவலி நிறைந்த கருவைப்பெற்றுச் சரவணப் போய்கையில் விட்டான். அதிலிருந்து முருகன் தோன்றிஞர்; கார்த்திகை மாதர் அறுவரால் வளர்க்கப்பெற்றூர்; ஆதிசக்தியின் அம்சங்களில் ஆயிரத் தில் ஒருகூறு முருகனைகப் பிறந்தது என்று கூறப்பெற்றுள்ளது.

மேலும் முருகனுக்கு என்று ஆலயம் அமைக்கும் விதியைக் கூறும் போது கல், மண், மரம், உலோகப்பொருள்கள் இவற்றைக்கொண்டு எவதால அளவிணல் திருவுருவைச் சமைக்க. ஒரு முகத்தோடாவது, ஆறமுகத்தோடாவது, இரு கைகளுடனுவது, பன்னிருகைகளுடனுவது திருவுருவை அமைக்கலாம். இரண்டு கைகளேயுடைய மூர்த்தி ஆசனமூர்த்தி என்றும், நான்கு கைகளேயுடைய மூர்த்தி ஸ்தானமூர்த்தி என்றும். எட்டுக் கைகளேயுடையது யானமூர்த்தி என்றும் பெயர்பெறும் என்று கூறுகின்றது.

அம்சுமத்பேதம்: கிறப்பாகப் பஞ்சதால உயரத்தில் முருகணே இயற்று வதே முறை. இரண்டு, கான்கு, ஆறு, பன்னிரண்டு கைகளுடன் அமைப்ப தண்டு. பன்னிரண்டுகைகளுடன் அமைக்கும்போது சக்தி, பாணம், கட்கம், சக்கரம், பிராசம், பிரசாரிதம், பிச்சம், கேடகம், குக்குடம், தனுசு, தண்டம், கலப்பை இவ்வாயுகள்களேயும்; ஆறு கைகளாயின் அபயம், கட்கம், சக்தி, இவற்றை வலப்பக்கத்திலும் கேடகம், அட்சமாலே, குக்குடம் இவற்றை இடப்பக்கத்திலும்; கான்கு கைகளாயின் வலப்பக்கத்தில் அபயமும் சக்தியும், இடதுபக்கத்தில் குக்குடமும் அட்சமாலேயும்; இருகைகளாயின் இடதுகையில் குக்குடமும் வலதுகையில் சக்தியும் உடையவராக அமைத் திடல்வேண்டும்.

உத்தரகாமிகம்: நகரின் தஃப்பிலாவது அல்லது இடையிலாவது அக்கினி, இயமன், கிருதி, வருணன். வாயு. ஈசானன் இத்திசைகளிலாவது இவற்றின் இடையிலாவது எங்குமாவது முருகனுக்கென்ற தனிக்கோயில் அமைக்கப்படலாம். சிவன்கோயிலிலும், மலேயீன்மேலும், பக்கத்திலும், ஆற்றங்கரையிலும், சோலேகளிலும், காடுகளிலும், பெரிய மரங்களினடியிலும், தலோகரிலும், ஏனேய புண்ணியத்தலங்களிலும் முருகன் திருக்கோயில் கள் அமைக்கத்தக்கன. இதனேயே ''காடும் காவும் கவின்பேற தருத்தியும் யாறும் குளனும் வேறுபல் வைப்பும், சதுக்கமும் சந்தியும் புதுப்பூங் கடம்பும், மன்றமும் போதியிலும். கந்துடை நிலேயினும் '' எனத் திரு முருகாற்றுப்படை கூறுகிறது.

முருகன் கோயில்கள் மூன்றுமுழம் முதல் முன்னூறு வரை பரப் புடையதாக, அம்சகோணம் கெசகோணம் இவ்வமைப்பில் அமைக்கப் படுவது நல்லது. கருப்பக்கிரகம் ஒருதளம் முதல் ஏழுதளம் வரையில் சிவனுக்குச் சொல்லப்பட்ட முறைமைப்படி, அவரவர்கள் விருப்பம்போல அமைக்கப்படலாம். உச்சியில் ஊடுகல்லும் அதன்மேல் ஸ்தூபியும் அமைத்தல் வேண்டும். முன்னர்க்கூறப்பட்ட பிரகாரங்களும் மண்டபங் நன்கு அமைக்கப்படுதல்வேண்டும். இவைகள் யாவற்றையும் தலேமைத்திருவுருவின் உயரம் முதலான அளவிற்கேற்ப அமைக்கவேண்டும். பானங்களின் மூலேயில் மயில் அல்லது யானேயின் உருவங்களே அமைத்தல் வேண்டும். வரதம், அபயம், கட்கம், கேடகம் இவற்றை ஏந்திய நான்கு யட்சேந்திரர், இராட்சசேந்திரர், பூதராட். கரங்களோடு இன்னரர், தானவாதிபர் முதலிய எட்டுப் பரிவாரங்களேயும் கிழக்கு முதலிய எட்டுத் திசைகளிலும் முறையே கிழக்கு, மேற்கு, தெற்கு, வடக்கு முகமுடையவர்களாக அமைத்தல் வேண்டும். இரண்டுகை உடையவர் எண்மருக்கும் சக்திகளாவன, கட்கம் கேடகம் ஏந்திய சகுனி, பூதனே, இரேவதி, அருத்தபூதனே, வக்திரமண்டினி, சாந்தா, பீமரூபா, சுசாந்தர் ஆகியோர்.

மெய்காப்பாளர்களாகப் போற்றப்படுபவர்கள் எண்மர். அவர்கள் சண்முகர், சக்திபாணி, கார்த்திகேயர், குகர், ஸ்கந்தர், மயூரவாகனர், சேணுனி, சக்தியத்தர் என்பவர்கள். இவர்களுக்கும் இரண்டு அல்லது கான்கு கைகளுண்டு. இரண்டுகையுடையவர்கள் கும்பீட்டுக்கொண்டும், கான்கு கையுடையவர்கள் முன்னிருகைகளாற் கும்பீட்டுக்கொண்டு, பின் இருகைகளால் வச்சிரம், பத்மம் இரண்டையும் தாங்கியிருப்பர். இவர் களுக்கும் ஆறு திருமுகங்கள் உண்டு. இப்பெயர்தாங்கிய முருகன் திருவுருவங்கட்கும் இதற்குமுன்ன வேறபாடு, கைகூப்பீரிற்றல் ஒன்றே. இவர்கள் திருவுருவங்கள் இரண்டர்ம் பிரகாரத்தில் கிழக்கு முதலிய என்திசைகளிலும் மூலமூர்த்தியை கோக்கிக்கொண்டிருக்கும். மூலவர் சன்னிதியில் மயிலாவது யானயாவது அமைத்தல் வேண்டும். இந்திரன், இயமன், வருணன், குபேரன், அக்கினி, சிருதி, வாயு, ஈசானன் இவர்கள் உருவங்களயாவது பீடங்களயாவது அவ்வவற்றிற்குரிய திசைகளில் அமைத்தல்வேண்டும். விக்கினேசுவரர், கேஷ்த்திரபாலர், குரியன், பெரிய பீடம் இவற்றை மூலவர் முன்னுள்ள மயில் அல்லது யானேயின் இருமருங்கும் உரிய இடத்தில் சிலேபெறுவித்தல் வேண்டும். பலிபீடத்தின் எட்டு இதழ்களிலும் இந்திரன் முதலானவர்களேயும், நடுவில் உள்ள பொகுட்டில் கிருகேசுவரனரயும், வாயிலின் இருமருங்கிலும் துவாரபாலகர்களேயும் சிலேபெறுவித்தல்வேண்டும்.

கருப்பக்கிரகத்தின் ஈசானபாகத்தில், ஸ்கந்தசண்டர் என்னும் சண்டி கேசுவரர் அமைக்கத்தக்கவர். அவர், இரண்டுகைகளே உடையவராயின் அபயமும் வேதமும், நான்குகைகளே உடையவராயின் அபயம், பத்மம், வச்சிரம், வரதம் இவைகளேயும் உடையவராக அமைக்க.

கிராமமாயின். ஒருமுகமும் இருகையும் இருகண்ணும் உடையவராக வலது கையில் தாமரையைப் பிடித்துக்கொண்டு. இடது கையைத் தொங்கவீட்டுக்கொண்டிருக்கும் பாலஸ்கர்தராக ரிறுவுக. மஃயும் காடு மாயின் இருகையும், பூணூலும், சிகையும், வயிற்றில் மூன்றுமடிப்பும், வலக்கை தண்டமும் இடதுகை இடுப்பிலும் கிளங்கக். கோவணம் உடுத்திய ஞானஸ்கர்தரை ரிறுவுக. நகரம் அல்லது பட்டணமாயின் தேவியர்களோடு கூடிய முருகனே பூசிக்கத்தக்கவர். தஃநைகரில் ஆறுமுகத் தோடும் ஆறுகைகளோடும் இருபெருந்தேவியர்களோடு கூடிய முருகன் ரில்பெறுவிக்கத்தக்கவர். பொதுவாகவே காடும் மஃயும் ரீங்க ஏஃயம் இடங்களில் இருபெருந்தேவியர்களோடு கூடிய முருகண்டும் சிம்கக்கவேண்டும்.

குமாரதந்திரம் என்னும் ஆகமம் முழுவதுமே முருகனுடைய வர லாறம், பிரதிட்டைமுறையும், விழவும், பூசையும், விரதமும், தீட்சையும், பிறவும் கூறுகிறது. இந்த ஆகமம் லளிதம் என்னும் மூலாகமத்தின் பேதம் என்று காமிகாகமத்தில் ஆகம உற்பத்தி கூறுமிடத்தில் கூறப்பட்டுளது. இதனது இறுதியிலே இருபத்தெட்டு ஆகமங்களின் சாரம் என்றும்



ஸ்ரீ சரவணபவர்

விளக்கப்பெற்றுள்ளது. இதில் முருகனுக்குரிய மந்திர - யந்திரனிதிகளும் நித்தியபூசை அக்கினிகாரியம் இவற்றின் விதிகளும், குகதீசைஷ் விதிகளும், பாலஸ்தாபனமுதல் பிரதிஷ்டை வரையில் உள்ள சிறப்புவிழாவின் விதிகளும், பழிணந்துநாள் விழா மாதவிழா விதிகளும் பிறவும் கூறப்பட்டுள் ளன. முருகன் கைகளின்வேறுபாட்டால் ஐவகைப்படுவர் என அறிவிக்கப் படுதிறது. அவற்றுள் இருகையுடைய திருவுருவங்கள் ஐந்துவகை என்றும், நான்கு கையுடையன ஏழுவகை என்றும், ஆறுகையுடையது ஒன்றே என்றும், எட்டுக்கையுடையன ஐந்துவகை என்றும், பன்னிரண்டு கையுடையன ஆறுவகை என்றும் கூறப்பெற்றுள்ளன.

அவர் அவதரித்த நாள் சித்திரைமாசத்துப் பூர்வபட்சத்துப் பௌர் ணமி. ஈருருவும் ஒன்ருனது பூர்வபட்சத்துப் பஞ்சமியில். சஷ்டியில் தேவசேனுப்தியாக அபிடேகஞ்செய்யப்பட்டார். இந்திரன் தன்மகளான தேவசேனேயைக் கொடுத்தான். விஷ்ணு ஆயுதம் கொடுத்தார். குபேரன் பத்து இலட்சம் இயக்கர்களேக் கொடுத்தான். அக்கினி ஒளியையும், வாயு வாகனத்தையும், தேவதச்சன் கோழியையும், ஏண்ய தேவர்கள் எல்ஃலயற்ற பரிவாரங்களேயும் கொடுத்தனர். பின்பு திருமுன்பு மண்டி யிட்டுத் தோத்திரித் தனர். குமாரக்கடவுள் அவர்களே நோக்கி உங்களுக்கு விருப்பமானது ் எது? அதைத் தருகிறேன்' என்ருர். தேவர்கள் வணங்கி மண்டியிட்டு. தேவ உலகத்தை அடிபோடு அழிக்கும் அசுராகுலத்தவேவகுகிய தாரகன் என்பவன் எப்போதும் எங்களே வருத்திக்கொண்டிருக்கிருன்; இரண்ய கசிபு. உக்கிரன் என்பவர்களும் வருத்துகிருர்கள்; அவர்களே அழித்து எங்களேக் காக்கவேண்டும்' என்று வேண்டிக்கொண்டார்கள். குமாரக் கடவுள் அங்ஙனமே ஆகுக என்று சக்கரன் என்பவரை அழைத்து 'கீ தாரகாசுரனிடம் சென்று தேவர்களேச் சிறைவிட்டு இனியும் துன்புறுத் . காமல் இருக்கச்சொல்லுக; இல்ஃபெனின் போர் என்று அறிவித்துவருக' . என்று ஆணேபிட்டார். சக்கரனும் அவ்வாறேசென்று தெரிவித்தார். தாரகன் இணங்களில்லே. சக்கரன் திரும்பிவந்துவிட்டார். தாரகன், நேற்றுவரை \_\_\_ நமக்கு அடங்கியிருந்த சக்கரன் இன்று தூதாகவரக் காரணம் என்னே? எனச் சிந்தித்தான். சைனியங்களேப் போருக்குப் புறப்படச்செய்தான். குமாரக்கடவுள் அனேவரும் வாழ்த்துக்கூறப் போருக்குப் புறப்பட்டார். தாரகன்வந்து எதிர்த்தான். குமாரக்கடவுளப்பார்த்து 'நீ ஒரு குழந்தை: . இதை ஒரு பந்தாட்டம் என்ரு எண்ணிக்கொண்டாய்; இது போர்; அனு பவமில்லாத குழந்தைப்புத்தி இது` என்று ஏளனம் பன்றின்னினன். குமாரக் கடவுள் செரித்துக்கொண்டே இது சாஸ்திரார்த்தங்களே விசாரிக்குபிடமா? இல்ஃ; சஸ்திரங்களால் சண்டைபோடும் இடம். குட்டிப்பாம்பென்ருல் கடிக்காமலாகிடும்? இளஞ்குரியன் கண்ணக் குத்தாதா? குழந்தையாய் இருந்தாலும் வெல்லமுடியாதா? நான் கில எழுத்துக்களேப் பேசுகின்றவன் தான்; யந்திரங்கள் எல்லாம் கில எழுத்துக்களால் ஆனவைதாம்; ஆணுல் எவ்வளவுவல்லமை உள்ளவைதெரியுமா?' என்று பேசிக்கொண்டிருக்கும் போதே கதாயுதத்தை ஏவினுன். குமாரக்கடவுள் அதனேச் சக்ராயுதத்தால் மாற்றினுர். அவன் பின்பு குலத்தை ஏவ, கரங்களேக்கொண்டே பிடித்து முறித்தெறிந்தார். இவ்வாறு ஆயுதங்கள் பயனற்றமை தெரிந்த அவன் தன் சைனியங்கள் அழிந்து தான் தனித்து நிற்றலே உணர்ந்து வஞ்சகத்தால் கிரவுஞ்சத்தில் ஒளிந்தான். குமாரக்கடவுள் கையில் வேலே எடுத்து. 'புத்தி கெட்டவனே! ஓடாதே ரில் ரில்' என்று ஏவினர். அது அவன் மார்பைப் பிளந்து உயிரைக் குடித்தது. வெள்ளத்தில் கிடக்கின்ற மலேயைப்போல் உதிரவெள்ளத்திற்கிடந்தான் தாரகன். கண்ட தேவர்கள் எல்லோரும் மகிழ்ந்தார்கள்; தோத்திரித்தார்கள்.

பூர்வகாரணுகமம் முன்னுகமங்களில் கூறியவாறே மூர்த்திபேதங் களும் அவற்றின் அமைப்பும் கூறுகிறது.

விஷ்ணுதர்மோத்தரம் சண்முகப் பெருமான் செம்பட்டாடை யோடு மயில்வாகனத்தில் வலதுகை இரண்டிலும் குக்குடமும் மயிலும் விளங்க. இடதுகை இரண்டிலும் வைசந்தி என்னும் கொடியும் சக்தியும் இலங்க எழுந்தருளியிருக்கிருர் என்று கூறுகிறது.

பிருகத்சம்ஹிதை ஸ்கந்தர் என்பவர் குமாரரூபத்துடன் வேஃ யேந்தி. கோழிக்கொடியுடன் விளங்குகிருர் என்று கூறுகிறது.

சில்பரத்தினம் சண்முகக்கடவுள் மயில்லாகனத்தோடு சூரிய ரீறம் உடையவராகவும் கிராமத்தில் இருகரங்களேயுடைய குமரக்கடவுளாக வும். (கர்வடத்தில்) நான்குகைகளேயுடையவராகவும், மற்ற இடத்தில் பன்னிருகை மூர்த்தியாகவும் அமைக்க என்று கூறுதிறது.

மற்றும் முருகனுடைய இருவுருவம் அமைக்கும் முறைபற்றித்தெளி விக்கும் சில்பசாஸ்திரங்களாவன: மானசாரம், அகத்திய சில்பம், சில்ப சாஸ்திரம், சில்பரத்தினம், சித்திரகர்மவித்யா. ஹாஸ்யவ சில்பம், சில்ப சங்கிரகம், சில்பசாரம் முதலியன. இவற்றுள் சிறுசிறுமாற்றங்கள் அங்கங்கு காணப்படுகின்றன.

### வால்மீகத்தில் :

வால்மீக ராமாயணத்தில் பாலகாண்டத்தில் இராம லக்ஷ்மணர்கள் விசுவாமித்ர முனிவரைப்பார்த்து 'தாங்களே தேவியின் மகிமை முழுதும் அறிந்தவர்கள்: கங்கை ஏன் மூன்று பிரிவாகப் பாய்கிருள்: அவளுடைய அலுவல்கள் யாவை? எப்படிப் புகழ்பெற்ருள்? எல்லாவற்றையும் எமக்கு விரிவாகச் சொல்லவேண்டும்' என்று கேட்கிருர்கள். கங்கையின் மகிமை பைச் சொல்லவந்த விசுவாமித்ரர், முருகன்வரலாற்றைக் கூறுகிருர்.

முன்னொகாலத்து நீலகண்டராகிய இறைவன் பார்வதியை மணம் செய்கருளினர். பொறிகளேவென்ற செறிந்த தவடிழுக்கமுடைய, அவர் பார்வதியைத் தழுவினர். தேவ வருஷங்கள் நூறு கழிந்தன. அப்பொழு தும் அவர்கட்குப் பிள்ளேயில்லே. இதனே உணர்ந்த தேவர்கள் வருந்தி, பிரமனிடம் முறையிட்டுக்கொண்டார்கள். பிரமன் தேவர்களின்வரையும் அழைத்துக்கொண்டு திருக்கபிலேக்குச்செல்ல. அனேவரும் இறைவனே வணங்கிருர்கள். 'மகாதேவரே! நாங்கள் மிகவும் பணிந்து கேட்டுக்கொள்ளு கிளேம். உம்முடைய வீரியத்தை இவ்வுலகில் எவன் தாங்குவான்? மூவுல கங்களுடைய நன்மையை விரும்பு. தேவரீரே அக்கினிவடிவாகித் தாங்க வேண்டும்' என்று வேண்டிக்கொண்டார்கள். இறைவன் அப்படியே கீப்பிழம்பாகிய வீரியத்தை அக்கினியிடம் அளித்தார். ஆது பூமியில் நமு கிற்று; உலகம் எங்கும் பரவியது. எல்லாவற்றையும் வெப்பம் தாக்கியது. ்கீங்களே இந்த உருத்திர வீரியத்தைத் தாங்கவேண்டும்' என்று ஆணே யுட்டனர். அக்கினி அவ்வண்ணமே சிவரேதசைக் காப்பாற்றினுன். அது ஒரு வெண்மஃயாயிற்று. கருமுதிர்ந்தது. கங்கையிலேவிட்டான். கங்கை ் அதுணத் தாங்கமாட்டாது. மூன்ருகப் பிரிந்தாள். விரைந்து அசைந்து எடுத்துச்சென்று மெலிந்தவளாய் நாணற்காட்டால் குழப்பெற்ற சரவணப் பொய்கையிலே கொண்டுசேர்த்தாள். அங்குள்ள தாமரைப்பூவிலே முருகன் அவதரித்தார். இதைக்கண்ட பார்வதி கோபித்து. தேவர்கட்கும் பின்னே யில்லாமல் ஒழியட்டும் என்று சபித்தாள். இவ்வரலாறு இராமாயணத்தில் காணப்படுகிறது. (பாலகாண்டம் 36-வது சர்க்கம்).

## மகாபாரதத்தில் :

முன்னெருகாலத்தில் மகேசுவரனுடைய வீரியமானது ஈழுவிற்று: அக்கினியில் வீழ்ந்தது. அவன் அத®த் தாங்கமாட்டாமல் வருந்தினுன்; பிரமதேவனுடைய கட்டளேயின்படி கங்கையில்விட்டான். கங்கை இமய மலேமீது விட்டாள். அது அங்கேயே வளர்ந்துவந்தது; குழந்தையாயிற்று. அக்கினிப்பிழம்புபோன்ற அக்குழந்தையைக் கார்த்திகைமாதர் அறுவரும் கண்டார்கள். 'இவன் எங்களுடைய பிள்'கா' என்று உரக்கக் கூவினர். அவர்கள் கருத்தையறிந்த முருகன் அவர்கள் விருப்பப்படி முஃயுண்டார். மேரும்ஃபோலப் பொன்னிறமாகத் தமது ஒளியால் உலகே ஒளியுறும் படியாக வளர்ந்தார். கங்கை தாங்கியதால் காங்கேயன் என்றும், கார்த்திகை மாதர்கள் பெற்றதால் கார்த்திகேயர் என்றும் அழைக்கப்பெற்ருர். தேவ கண்னிகைகள் ஆடியும் பாடியும் இவரைக் களிக்கச்செய்தனர். கணங்கள் சூழ்ந்து பாதுகாத்துவந்தன. சுப்பிரமணியக்கடவுள் வளர்ந் ததும், இறைவீன கோக்கி வந்தார். சிவன், பார்வதி, அக்கினி, கங்கை இவர் கள் இந்தக்குழந்தை யாரைநோக்கிவருவான் பார்ப்போம் என்று எண்ணி ஞர்கள். சுப்பிரமணியக்கடவுள் நான்கு வடிவங்கொண்டு நான்குபேரையும் ஒரேகாலத்தில் அடைந்தனர். ஸ்கந்தர், விசாகர், சாகர், நைகமேயர் என்பது அவர் நான்கு வடிவுகொண்ட காலத்துள்ள பெயர்கள். அடைந்த வடிவு ஸ்கந்தர்; பார்வதியையடைந்த மூர்த்தி விசாகர்: அக்னியை அடைந்தவர் சாகர்; கங்கையை அடைந்தவர் கைமேயர். தேவர்கள் எல்லாரும் இதீன வியந்தார்கள்.

பிரமதேவர் இதனக்கண்டு இத்தகைய யோக புருஷனுக்கு என்ன பதவி கொடுக்கலாம் என்று சிறிது ஆலோசித்தார். முடிவில் தேவசேரைபதி யாக்கலாம் என்று எண்ணி, படுனெட்டுக் கணங்களுக்கும் எல்லா உலகம் களுக்கும் சேரைபதியாக இருக்கும் பதவியை அளித்தார். தேவர்களும் இவரைப் பாராட்டிப் போற்றினர்கள். பல பூதகணங்களேப் படைத்து இவருக்குச் சேண்யாகக் கொடுத்தார்கள். இந்திரன் சக்தி ஆயுதத்தையும், பெரிய மணி கட்டியதும் பாலசூரியன் போன்ற சிறமுள்ளதுமான ஒரு கொடியையும் கொடுத்தான். உருத்திரர் பெருவலிட்டைத்த முப்பதினுயிர வெள்ளம் சேண்மைக் கொடுத்தார். விஷ்ணு வைலுயந்தி என்னும் மாயையைக் கொடுத்தான். உருத்திரர் பெருவலிட்டைத்த முப்பதினுயிர வெள்ளம் சேண்மைக் கொடுத்தார். விஷ்ணு வைலுயந்தி என்னும் மாயையைக் கொடுத்தாள். வீஷ்ணு வைலுயந்தி என்னும் மாயையைக் கொடுத்தான். அருக்கில்லாத இரு ஆடைகளே அளித்தான். கங்கை கமண்டலங்கொடுத்தான். குரு தண்டம்கொடுத்தான். கருடன் மயிலக் கொடுத்தான். அருணன் கோழியைக் கொடுத்தான். வருணன் ஆடு கொடுத்தான். பிரமன் போரில் வெற்றியுண்டாகும் வரத்தையும் மான்தோலியும் அளித்தான். இவைகளே ஏற்றுக்கொண்ட சேறையியானவர் தேவர்களுக்குப் பகைவனும், மகாபலியின் பிள்ளேயும்



ஸ்ரீ கார்த்திகேயர்

கொடியனுமான பாணன் என்னும் அசுரன்மீது படையெடுத்துச் சென்ருர். அவன் இவரிடம் பயந்து கிரவுஞ்சத்தைச் சரணமடைந்தான். இவர் சத்தியாயுதத்தால் கிரவுஞ்சத்தையும் துரேக்கு அவணேயும்கொன்ருர். அசுரசைனியங்கள் அடுக்கப்பட்டன. ஸ்கந்தரைச் சிலர் ஸகத்குமாரராகப் பாவிக்கிருர்கள். சிலர் கங்காபுத்திராகப் பாவிக்கிருர்கள். சிலர் சிவ குமாரராகச் சிந்திக்கிருர்கள். கிருத்திகாதேவியின் பிள்ளேயாகப் போற்று கிருர்கள் சிலர். இப்படி யோகிகளுக்கு எல்லாம் தலேவரான இவரைப் பலரும் பலகோடி விதமாகப் பாராட்டி னுர்கள் என்று கூறப்பேற்றுள்ளது. (வியாஸபாரதம் - சல்லியபர்வம் - 46, 47-வது அத்தியாயங்கள்.)

## பத்மபுராணத்தில் :

சிவன் பார்வதியோடு ஆயிரம் ஆண்டு கலந்திருந்தார். பரபரப்புடைய கேவர்கள் சங்கரனுடைய செய்கையை அறிய எண்ணிஞர்கள். யார் யாரையோ தூதாக அனுப்பினர்கள். எல்லோரும் வீரகன் என்னும் கணநாதனுடைய சொவ்ஃக்கேட்டு. நிகழ்ச்சியை அறிந்துகொள்ள முடியா மலே திரும்பினர். அக்கினியை அனுப்பிருர்கள். அவன் கிளிவடிவாகிப் பறவைகள் நுழையும் சாளரத்தின்வழியாக உள்ளே புகுந்து. னுடைய காமலிலாசத்தைக் கவனித்துக்கொண்டிருந்தான். இது சங்கர னுக்குத் தெரிந்தது. அவர் கோபித்துக்கொண்டு 'அன்னியளுகிய நீ பார்த்த மையால் தேவி லஜ்ஜையுற்ருள்; ஆதலால் என்னுடைய வீரியம் பாதிதான் அவளிடம் ஈழுவிற்று: மற்றப்பாதியை நீயே உண்டுவிடவேண்டியதுதான்; அதினத் தாங்கக்கூடியவன்மை வேறு யாருக்கும் இவ்லே என்ருர். அவன் அப்படியே உண்டான். அவின முகமாகக் கொண்டுள்ள தேவர்கள் அனே வரும் அதனுல் நீனந்தவர்களானுர்கள். அந்த வீரியம் அவர்கள் வயிற்றி னின் றம் பீறிட்டுப் புறப்பட்டு வெள்ளமாகிப் பலயோசணே நீளமும் அகலம முள்ள ஒரு தடாகமாயிற்று. பல பொற்ருமரைகளோடு கூடியதும் பறவை ஒலிகளேயுடையதும் ஆகிய அழகான குளமாயிற்று. அதைக் கேள்வியுற்ற பார்வதியானவள் தன்தோழிகளுடன் அந்தக்குளக்கரையை அடைந்து. பொன்மலரைப் பறித்துச் சூடிக்கொண்டு, நீரில் வினயாடிக்கொண்டிருந் தாள்; கார்த்திகைமாதர் ஆறுபேரையும் அங்கேகண்டாள்; தெளிந்த நீரைப் பருகினிட வேண்டும் என்று எண்ணிறுள். கார்த்திகைப் பெண்கள் ஆறு போம் தாமரையிலேயில் அந்த நீரைச் சுருக்கியெடுத்துக்கொண்டு வீட்டிற் குப் போகத்தொடங்கினர். பார்வதி ரீங்கள் தண்ணிரைக் கொண்டு போவது எனக்குத்தெரியும்; இங்கே கொடுத்துவிட்டுப் போங்கள்' என்று ஆண்பிட்டாள். கார்த்திகை மாதர்கள் 'இந்தரீரைப் பருகிக் கருவுற்றுப் பிறக்கும் குழந்தை எங்களுக்கும் குழந்தை என்று அழைக்கப்பட வேண்டும்; அப்படியானுல் கொடுப்போம்' என்றுர்கள். 'என்னுடைய அங்கங்களிலிருந்து உண்டான குழந்தை உங்கள் குமாரதை அழைக்கப் படுவது எப்படி ? முடியாது' என்றுள் பார்வதி. கார்த்திகைப் பெண்கள் அப்படியானுல் உனக்குக் குழந்தை பிறக்கும்; ஆணுல் உடற்குறையாகவே இருக்கும்' என்ன, உங்கள் விருப்பப்படி அழைக்கப்படும் அளித்துவிட்டுப் போங்கள் என்றுள் பார்வதி. அங்ஙனமே அவர்கள்தர அந்த நீரைப்பருகிக் கருவுற்றுள். பார்வதியீன் வலது விலாவழியாகக் குமாரர் அவதரித்தார். இடது விலாவழியாக ஸ்கந்தர் அவதரித்தார். ஈருருவும் ஒருருவாகி ஆறு முகங்களோடும் பன்னிரு கைகளோடும் விளங்கியது. (41-வது சரீக்கம்: சுலோகம் 118 - 217 முடிய).

## குமாரசம்பவத்தில் :

காளிதாசன்செய்த காவியங்களுள் மிகச் கிறந்தது குமாரசம்பவம். இதில் பார்வதி இமயமலேயரசன் புத்திரியாக அவதரித்தது முதல் குமாரக் கடவுள் உற்பத்திவரையில் காவியச்சுவைபட எட்டுச் சருக்கங்களால் வரலாறு விளக்கப்பட்டுள்ளது. இதிலும் குமாரக்கடவுளுடைய தோற்றம் தாரகாசுரின் அழிப்பதற்காகவே எனக்கூறப்பட்டுள்ளது.

> திருந்தப் புவனங்கள் ஈன்றபொற் பாவை திருமுஃப்பால் அருந்திச் சரவணப் பூந்தொட்டில் ஏறி அறுவர்கொங்கை விரும்பிக் கடல்அழக் குன்றழச் சூரழ விம்மிஅழுங் குருந்தைக் குறிஞ்சிக் கிழவன்என் ரேதும்; குவலயமே.

<sup>—</sup> கந்தரலங்காரம்.

# பெயர்களும் காரணமும்

முருகன் சங்கநூல்களில் பிள்ளயார், சித்தன், சேப், செவ்வேள், முருகன், வேள், நெடுவேள், சேவற்கொடியோன், ஆலமர்செல்வன் சேப் முதலான பல பெயர்களால் அழைக்கப்பெறுகிறுர்.

பிள்ளயார் என்பது சிவபெருமானுக்குப் பிள்ளோயிருப்பதால் வந்தபெயர். அடைமொழி இல்லாமல் பிள்ளேயார் என்றசொல் முருகணேயே குறிக்கும் என்ற வழக்கு நச்சினர்க்கினியருரையில் பயின்றுவந்துள்ளது. இக்காலத்தில் நாம் கணபதியைப் பிள்ளேயார் என்று குறிக்கிரேம். இச் சொல் அக்காலத்து முருகணேக்குறித்து வழங்கியதுபோலும்.

சித்தன் என்பது முருகன் எல்லாம்வல்ல சித்தராக - அன்பர்கட்குச் சித்தியை வழங்கியருள்பவராக இருப்பதால் வந்தபெயர். இதுவும் திரு முருகாற்றுப்படையில் குறிப்பிடப்பெற்றுள்ளது. முருகக்கடவுளுடைய ஆயிரம் திருநாமங்களுள் ஒன்று. ஆவிநன்குடியாகிய பழனியில் முருகன் எழுந்தருளியிருப்பதால் 'சித்தன் வாழ்வு' என்ற பெயரும் பழனிக்கு உண்டு என்று அறியப்படுகிறது. "சித்தன் வாழ்வு இல்லந்தோறும் மூன்று எரி யுடைத்து" என்று ஒள்வையார் பேசுகிருர்.

சேய், சேயோன் என்றபெயர்கள் நிறப்பற்றி வக்தன. முருகன் செங்நிறம் உடையவராதலின் அவருக்கு இப்பெயர்கள் அமைவவாயின. என்றும் மாரு இளமைபொருந்திய முருகனுக்கு நிறம்பற்றிவந்தன இப் பெயர்கள். குழந்தைகளேயும் சேய் என்கிரேம். இளமையும் செய்மை நிறமுமுள்ள முருகனுடைய பெயரே இளமை ஒன்றேபற்றிக் குழந்தை களுக்கு ஆயிற்று. இதீனத் தாயும் சேயும் என்பனபோன்ற உலகவழக்கு களிலும் காணலாம். சேய் என்ற முருகன்பெயர் இளமைப்பண்பிற்காகி அதீனயுடைய குழந்தைக்கும் ஆயிற்று.

வேள் என்பது விருப்பம். வேள்வி. வேட்கை, வேட்டல் முதலிய சொற்கள் யாகம், விருப்பம், மணம்செய்தல் என்ற பல பொருளத் தருமாயினும் இந்த மூன்றும் வேள் என்னும் ஓரடியில் பிறந்தனவே. விருப்பம் என்பதே அதன்பொருள். எல்லாராலும் விரும்பப்படுதலின் முருகன் வேள் எனப்பட்டார். வேள் என்று மன்மதனுக்கு ஒருபெயர் உண்டு. அவன் பொருள்கள்மேல் விருப்பத்தை விளேவிக்கிருன்; அதனுல் அவன் வேள் ஆனுன். வேள் என்ற சொல் பொதுமையினின்று முருகனே யும் மன்மதீனயும் உணர்த்துதலால் இருவரையும் வேறபடுக்க முருகணேச் செவ்வேள் என்றும், மன்மத%னக் கருவேள் என்றும் நிறம்பற்றிய அடை கீனக் கொடுத்துப் பிரித்தனர் புலவர்பெருமக்கள். வேள் என்பது இருங் கோவேள். நாங்கூர்வேள், அழுந்தூர்வேள் என வேளாளர்களுக்கும் பட்டமாக வழங்கிவந்ததைச் சங்க இலக்கியங்கள் காட்டுகின்றன. அந்த வேள் என்ற சொல் உபகாரம் என்னும் பொருளில் வழங்கியது. 'விருந் தோம்பி வேளாண்மை செய்தற்பொருட்டு' என்ற இடத்தும் வேளாண்மை உபகாரம் எனப்பொருள்படுதலே அறியலாம். எங்ஙனமாயினும் விரும்பப் படுதல், விருப்பத்தை விளேவித்தல், உபகாரம் என்ற மூன்று குணமும் கம் முருகப்பெருமானிடத்து ஒருசேர விளங்குகின்றன. அதனுல் முருகப் பெருமான் வேனெனப்படுகிருர் என்பது மிகப்பொருந்துவதாம். முருகணே விரும்பாதவர்கள் யார்? அவன் விரும்பச்செய்யலில்லேயானுல் நாம் விரும்பு வதை எங்ஙனம்? அன்பர்களுக்கு முன்னின்றும், உடனின்றும், ஒன்றுய் கின்றும் அவன் செய்கின்ற உபகாரம் நம்மால் அளவிட்டுச் சொல்ல முடியுமோ? அதனுல் எல்லாப் பண்புகளேயும் ஒருசேரப் பொருந்தி நிற்பவன் முருகன். அவனுக்கே வேள் என்றபெயர் மிகப்பொருத்தம். காலத்தானும், தேயத்தானும் சேயோர்களுக்கு அண்ணியனுக - அளவிடற் கரிய புகழை உடையவளுக இருத்தவின் கெடுவேள் என்றும் பாராட்டப் படுகிருர் முருகப்பெருமான்.

வேலன் என்பது வெற்றியைத்தருகின்ற வேலேக் கையிலேந்தியமை யால் வந்த பெயர். முருகனுக்கு அடையாளமான படை வேல். வேலே ஏந்தியவன் வேலன்.

போர்கள் அவருடைய தோற்றம் வீரம் முதலிய வரலாறுபற்றி வக்கன. சிறுவன்' 'மாற்ருர் கூற்று' 'அறுவர்பயந்த ஆறமர் செல்வன்' முதலான சிறுவன்' அறுவர்பயந்த ஆறமர் செல்வன்' முதலான

அரன்மகன்: ஹரன் - பாவநாசன்; சங்கார கருத்தா. ஆன்மாக் களுடைய பாசங்களே நாசம் செய்பவரும், சங்கார கருத்தாவுமாகிய சிவபெருமான் முருகனுடைய தோற்றத்திற்குக் காரணமாக இருந்தார் ஆதலின் மகன் முறைகோண்டு அரன்மகன் என்றபெயர் வந்தது. எல்லாப் பொருளிலும் கலந்துசின்று அருள்வுறங்கும் அதீதப்போருள் சிவயோகியது சிவயோகானுபவத்தில் வெளிப்பட்டு சின்று பிரகாசிக்கின்றபோது ஆனந்த மாகிறது. அச்சொருபமே மகன், முருகன். ஆகவே எந்த ஆன்மாக்களும், அரன்மகளுகிய சிவானுபவப் பொருளேக் காணுமல் பரமுத்தியடைய முடிவதில்லே.

அறுமீன் காதலன்: கார்த்திகைமாதர் ஆறுபேருக்கும் அவர்கள் தவத்திற்காக இரங்கி அவர்கள் முலேயுண்டு வளர்க்தமகன்.

அறுமுகன் : ஆறமுகங்களுடையவன்: சிற்சத்தியாகிய சிவசத்தியின் வதனம் ஒன்றும். சிவபெருமானுடைய முகம் ஐந்தும் ஆம். இந்த ஆறு முகங்களும், ஆன்மாக்கள் விருப்பு நிறைவேறும்வண்ணம், திருவருளே காரணமாக இயற்றப்பெறும் படைத்தல் முதலான ஐந்துதொழில் இயற்று தற்காக அபேத சிவசத்தியாகிற சிற்சத்தியில் பத்தில் ஒருகூறு வலியுள்ள மஹாசாதாக்கியம் என்னும் தத்துவமும் மஹாசாதாக்கிய மூர்த்தியும் பொருந்தின கீழ்நோக்காயுள்ள அதோமுகமும், பராசத்தியின் பத்திலொரு பங்கு வலியுள்ள சாதாக்கிய தத்துவமும் சதாசிவமூர்த்தியும் பொருந்தின மேனேக்காகவுள்ள ஈசானமுகமும், ஆதிசத்தியில் பத்திலொருகூருன அமுர்த்திசாதாக்கியமும் ஈசன் என்னும் மூர்த்தியும் பொருந்தின மேற்கு நோக்கிய சத்தியோசாத முகமும், இச்சாசத்தியில் பத்திலொருகூறு வலி யுள்ள மூர்த்திசாதாக்கியமும் பிரமீசன் என்னும் மூர்த்தியும் பொருந்தின வடக்கு நோக்கியுள்ள வாமதேவமுகமும், ஞானசக்தியில் பத்தில் ஒருகூறு வலிகொண்ட கன்மசாதாக்கியமும் ஈசானன் என்ற மூர்த்தியும் பொருந்தின கிழக்கு நோக்கியுள்ள தற்புருட் முகமுமாம். இவைகளே முருகனுக்குரிய முகங்கள் ஆறுமாயின.

் நங்குமாரன் உனது சொருபத்தையும், எனது சொருபத்தையும் கொண்டவன் ஆதலின் அறுமுகளுயினன்' என இறைவன் உமைக்கு உரைப்பதாகவரும் ஸ்காந்தபுராணம் கொண்டும், 'ஐந்துமுகத்தோடு அதோ முகமும் தந்து, திருமுகங்கள் ஆருகிச் செந்தழற்கண் ஆறும். ஒருமுகமாய்த் தீப்பொறி ஆறு உய்ப்ப' எனவரும் கந்தர்கலிவெண்பாப் பகுதிகொண்டும் அறியலாம். குரு: பிரமகித்யா மரபுகணே விளக்கும் ஆசிரியன். சிவனுக்கும், அகத்தியர்க்கும், நட்ந்திதேவருக்கும், தசரதராமனுக்கும், வாமதேவமுனிவர்க்கும், நட்ரதர்க்கும், பராசரமுனிவர் புத்திரர் ஆறுபேர்க்கும் குருவாதல்பற்றி இவர் வேதம் வேதார்தம் சித்தார்தம் கலேகள் எல்லாவற்றிற்கும் .பரமா சாரியுன் என்பது. பெறப்படும். மகாஸ்கார்தத்தில் பல இடங்களில் வோக்குர் 'ஐகத்குரு' எனவரும் பகுதிகள் இதனோன்கு விளக்கும். சிவ பெருமானுக்குப் பிரணவப்பொருள் விளக்கிக் காட்டியதுபற்றிச் சிவகுரு' எனவும் போற்றப்படுகிருர்.

கோழிக்கொடியோன்: அக்னி தேவினயும், சூரன் உடற்பிளப்பில் ஒன்ருன கோழியையும் கொடியாகக் கொண்டவர் என்பது பொருள். நமக்கு ஒரு தலேவன் உண்மையை உணர்த்துவது கோழிக்கொடி.

கங்கை மைந்தன்: இமயமல் அரசன் மகளாகிய குடி உலெயன்னும் பெயருடைய கங்கை உமாதேவிக்கு மூத்தவளாதவின் உமைமகன் அவ ளுக்கும் மகளைபினன். அன்றியும் தீப்பொறிகளேக் கங்கை சுமந்துசென்று சரவணத்து உய்த்து வளர்த்தமையாலும் இம்முறை இயைவதாயிற்று. ஆணவம் என்னும் அழுக்கைப்போக்கி உண்மகிழ்ச்சியைத் தாராசின்ற அருட்பிரவாக சக்தியினிடம் விளங்கிசின்ற சிவானந்த சொரூபம் கங்கை எனப்பட்டது.

க்டம்பன்: கடப்பமலாமாலேயைச் குடியவன். இத் நித்தியத் தாய்மையை உணர்த்தும்.

கர்தன்: வகியமைந்த தோள்கஃாயுடையவன். ஸ்கர்தம் - தோள். இப்பொருள்பற்றியே இப்பெயரமைந்தமையை ஸ்கார்தபுராணங்கொண்டு தெளியலாம். தமிழ்க் கர்தபுராணத்து ''சேயவன் வடிவம் ஆறும் திரட்டிரீ ஒன்ருய்ச் செய்தாய், ஆயதனுலே கர்தனும் எனும் நாமம்பெற்ருன்'' என்று கூறப்பெற்றுள்ளது, ஒன்றுகூட்டப் பெற்றவர் என்னும் காரணம்பற்றி வந்த பெயராம். இப்பெயர் சர்வசக்திதத்துவத்தைக் குறிப்பது.

கலேயுணர்புலவன்: அறுபத்துமான்கும், அதற்கு மேற்பட்டுள்ளது மாகிய கலேகளே இயற்கையேயுணர்ந்த பேரறிஞர். 'ஆறறிபுலல்' 'புலவ ரேறே' என்று முருகாற்றுப்படையும் மொழிகின்றது. மதுரையில் உப்பூரி குடிகிழார் மகஞ்செனத்தோன்றி இறையஞரகப்பொளுரையின் அருமை உணர்த்தியதும், ஒளவையாருக்கு சாவற்பழமீக்து கல்லருள் செய்ததும் ஆகிய தமிழ் அருமையைப் பாராட்டிய சிகழ்ச்சிகளால்வக்த பெயருமாம்.

காங்கேயன். கார்த்திகேயன் என்பன கங்கைமைந்தன். அறுமீன் காதலன் என்ற பெயர்களின் காரணத்தான் வந்த வடமொழித் திரு நாமங்கள்.

குகன்: மலக்குகைகளில் கோயில்கொண்டிருப்பவன். குகை தகராகாசம். இதுவே இதயபுண்டரீக சிதாகர்சம். இதில் எழுந்தருளியிருப் பவன் குகன். அதாவது உயிர்கள் அனேத்தினிதயாகாசத்திலும் எழுந்தருளியிருப்பவன். வேத வேதாந்தங்களில் தகராகாசமானது குகையெனக் கூறப் படுமன்ரே! சகல ப்ராணிகளின் இதயகமலங்களில் வசித்திருப்போன்ற உன்மகளுதலின் அவன் குகன் எனப்படுவான் என உமையம்மைக்கு சிவபெருமான் திருவாய்மலர்த்தருளியதால் காணலாம்.

குமரன்: இது சிவன்மகன் என்ற காரணம்பற்றி வந்த பெயர். பிரமசாரி யெனலும் ஆம். கு - அருவருப்பு. மாரன் - (அதீன்) அழிப் பவன். குமாரன் ஆணவமலபந்தங்களே நீக்குபவன் என்னும் பொருளது.

குழகன்: அழகன்: இண்யோன். குழ - இளமைப் பொருளேத் தரும் இடைச்சொல்.

குறிஞ்சிவேந்தன்: பரங்குன்று, பழனி முதலிய மீலகளில் எங்கும் தங்கி ஆட்சிபுரிபவன். மீலபோலுயர்ந்த மனத்தை இடமாகக்கொண்டு விளங்குபவன் எனலுமாம்.

குன்றெறிக்தோன்: அகத்தியரின் சாபத்தால் அன்றில்வடி வமான மலேயாகிய கிரவுஞ்சத்தை வேலாயுதத்தால் வென்றவன். மாயையின் முக்குணமூல அகங்காரத்திற் பிரதிபலித்த அனேக பிரமாண்டாதிபதியாகிய ஆணவமலம் என்னும் சூரனுக்கு உறவான முக்குண விகற்ப அகங்கார கடினத்தை ஞானசக்தியால் வென்றவன் என்பதாம்.

கௌரிநந்தனன்: கௌரி என்னும் உலகமாதாவுக்கு மகன். உலகம் எல்லாவற்றையும் ஈன்றும் சித்தியகன்னிகையான உமாதேவியார் பிள்ளத் தன்மை பாராட்டியிருக்கின்ற பெரும்பொருள். சண்முகள்: அறுமுகள் என்பதன் வடமொழித்திருநாமம்.

சரவணபவன்: நாணற்புல் சிறைந்த பொய்கையில் தோன்றியவன் என்பதாம். சரம் - நாணல். வனம் - காடு, நீர். வனம் வணமாயிற்று. பவன் - தோன்றியவன் திருவைந்தெழுத்து சிவனுக்குரியது ஆதல்போலச் சரவணபவ என்னும் ஆறெழுத்து முருகனுக்குரிய தாரகமந்திரமாம். ச - மங்களம். ர - ஒளி அல்லது கொடை, வ - சாத்துவிகம். ந - போர். மங்களமும், ஒளியும், வள்ளன்மையும், சாத்துவிகமும், வீரமும் செறிந்து தோன்றியவன் எனவும்; மங்களம் - சிவம், ஒளி - சக்தி, சாத்துவிகம் - நம்: என்பது, வீரம் - ய என்னும் ஆன்மா. எல்லாம்கூடி சிவயநம்: என்னும் ஐந்தேமுத்தே ஆறெழுத்தாக ஆயிற்று எனவும் கருத்துடையனவாக ஞானிகள் கூறுவர்.

சிலம்பன்: மலேகளில் இருப்பவர் என்னும் காரணம்பற்றியும், காலில் சிலம்பணிந்தவர் என்பதுபற்றியும் வந்தபெயர். சிலம்பு – நாதமாகிய சிலம்பு. பரராதமே இறைவன் சிலம்பொலியாதல் உணர்க.

சுரேசன்: சூரபன்மணுதியரால் விளேந்த துன்பத்தை நீக்கித் தேவர் களேக் காத்து அவர்கட்குத் தலேவணுக இருப்பவன்.

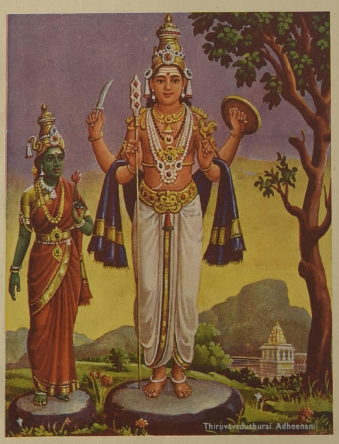
சூர்ப்பகைவன்: சூரபன்மனுக்குச் சத்துரு. சூர் - அச்சம், துன்பம். இவற்றிற்குப் பகைவராய் அடியார்கணீக்காத்தலின் இப்பெயர் அமைந்தது.

செட்டி: உப்பூரிகுடிகிழார் மகணுப் உருத்திரசன்மராய்ச் செட்டி மரபில் தோன்றியமையால் இப்பெயர் வழங்கலாயிற்று. செட்டு - வாணிகம். செட்டி - வாணிகன்.

சேந்தன்: 'செக்கரும் செம்மையும் சேந்தும் பாடலமும்' எனப் பிங்கலந்தை கூறுமாற்ருனே சேந்து - சிவப்பு என்னும் பொருளது. சேந்தன் - சிவப்பு சிறமுடையவன்; சோதிரூபப் பிரமம் என்பதாம்.

சேவற்கொடியோன்: இது ஆண்டலக்கொடியோன் என்பதை ஒக்கும்.

தாரகற்செற்ரேன்: சூரபன்மன் தம்பியாகிய தாரகாசுரீனக் கொன் றவன். தாரகாரி என்பதும் இப்பொருளதே.



ஸ்ரீ குமாரர்

தெய்வயானே காந்தன், தெய்வயானே காதலன்: தேவேந்திரன் புத்திரியாகிய தெய்வயானயம்மையாருக்குக் கணவர்.

தேவசேளுபதி. சேனுனி என்பன தேவர்களாகிய சேணக்குத்தலேவன் என்பதாம். ஆன்மாக்களே ஆளும் நாயகன் என்பதுமாம்.

பாவதி: அங்கியே உருவமாக உடையவர். பாவகாத்மஐன் என வடமொழியில் வழங்கப்பெறும். பரிசுத்தமுடையவன் எனலுமாம்.

மஞ்னையூர்தி: மயில் வாகனமாகக்கொண்டு ஊர்பவர் என்பதாம். மகாமாயை என்னும் மயூரத்தில் எழுந்தருளியிருப்பவர் என்பதுமாம்.

மாயோன் மருகன்: இருமாலுக்கு மருகன் என்னும் முறையில் நிற்பவர். ''அநுதினம் விழிதுயில்பவர் தங்கச்சிக்கு ஒரு புதல்வோனே'' என்று அருணகிரிநாதர் கூறுமாற்றுனும் அறியலாம்.

முருகன், முருகு என்பன முன்னர் விளக்கப்பெற்றன.

வரைபகவெறிக்தோன் என்பது குன்றமெறிக்தோன் என்பதற்குக் கூறிய பொருள்கோக்கியே வக்தது.

வள்ளிமணுளன்: வள்ளிதேவிக்கு மணுனன். வள்ளி - இச்சாசக்தி.

பாகுலேயன்: கார்த்திகேயன் என்பதுபோலக் கொள்க. பாகுலே -கார்த்திகை.

விசாகன்: வைகாசிமாத வீசாகூட் சத்திரத்தில் தோன்றியவன், வி - பட்டு. சாகன் - சஞ்சரிப்பவன்; மயிலாகியபட் சியிற் சஞ்சரிப்பவன் எனலும் ஆம்.

வேலன்: வேற்படையை உடையவன். வேல் - ஞானசக்தி. வேலிறை, வேலிறைவன் என்பனவும் இப்பொருளனவே.

ச**ங்கத்தலேவன்:** கலேயுணர் புலவன் என்பதன் பெயர்க்காரணம் இதற்கும் ஆம்.

சாமி: ஸ்வாபி என்பதன் திரிபு. ஸ்வம் - பொருள். ஸ்வாபி -செல்வன். சாமியலே என்பதும் நோக்குக. முத்தையன்: ஐயன் - குரு. குருவில் முத்துப்போலச் சிறந்தவன் என்பதாம்.

சுப்பிரமணியன்: நல்ல வேதத்திற்குத் தஃவென் என்பதாம். சிறந்த தேவன் எனலுமாம். ஆனந்தமயமான பரவஸ்துவிலிருந்து தோன்றி ஒளிர்பவன் என்பதும் ஆம்.

இவைகளேயன்றிப் புராணவரலாறு குறித்து அன்பர்களாலும், கவிஞர்களாலும் படைத்திட்டுக்கொண்ட திருநாமங்களும் பலவுள்ளன. அன்றியும் எழுந்தருளியிருந்து ஆன்மாக்களே ஈடேற்றும் தலங்களடியாகவும் பிறந்த பெயர்கள் அளப்பில. இப்பெயர்களே எண்ணும்போதே அவற்றின் பெயர்க்காரணமும் சிந்திக்கப்பெற்று முருகன் நமக்குச்செய்த பேரருட்டிறங்களும் தோன்றலின் நம்மனம் கனிகிறது; ஈடுபடுகிறது. கண்ணிர்மல்கத் தன்கேமுற்கு முருகன்மயமாகிரேம்.

## சிவமே முருகன் : முருகனே சிவம் :

சிவம் எங்கும் நீக்கமற நிறைந்த இன்பமே வடிவான அறிவுரு வுடையது: (சத் சித்து ஆனந்தம்) உண்மை அறிவு ஆனந்த வடிவுடையது. உண்மையையும் அறிவையும்விட்டு ஆனந்தம் தனித்திராது. அங்ஙனம் உண்மையும் அறிவும் என்றும் பிரியாதன. ஆகவே இந்த மூன்றும் ஒரு பொருளின் மூன்றுகிலேகள்.

உண்மையாகிய பரம்பொருள், சித்தாகிய இருவருட்சத்தி தன்னி னின்று பிரிந்திருக்கும்கில்யில் அம்மையாகிறது. உண்மையும் அறிவும் தம்முளியையும்போது ஆனந்தம்வின்கிறது. ஆனந்தத்துள் சித்து கிறைந்த ஆனந்தமும், சத்து கிறைந்துள்ள ஆனந்தமும் என இருவகை கில்யுண் டாகலாம் அன்ரே! அவற்றுள் சித்து கிறைவான ஆனந்தம் சத்தியின் கூறு கிரம்பிய முருகன் என்னும் திருப்பெயரைச் சேர்கிறது. சத்து கிறைவான ஆனந்தம் சிவத்தின்கூறு கிரம்பிய பிள்ளேயார் என்னும் திருப் பெயரைச் சேர்கிறது. முருகன் ஒளிவடிவர். விநாயகர் ஒலிவடிவர். இதனேயே உமையம்மையின் உருவினின்றும் பிரணவநாத வடிவினராகப் பிள்ளேயார் படைக்கப்பெற்ருர் என்று சைவபுராணம் \*ஞானசங்கிதை

சைவபுராணம் - ஞானசங்கிதை - அத் - 32, கலோ - 17, 18.

கூறுகிறது. முருகன் இறைவனுடைய நெற்றிக்கண்ணினின்றும் தீப்பொறி யாருகச் சேர்ந்தார் என்று \*கந்தபுராணம் தெரிவிக்கிறது. ஆகவே, சுவமே நம்மைப் பாதுகாக்க, நமது பரிபாகரிலேக்கு ஏற்பச் சிவமாகவும், முருக குகவும், விராயகராகவும் விளங்குகின்றதன்றிச் சிவத்தினும் வேருனதன்று. முருகன் பிறப்பைப்பற்றி மொழியும் பரிபாடற்கதை, பாத்மபுராணம், பாரத ராமாயணக்கதைகள் உயர்சிலேயில் உள்ள முருகணப்பற்றியதன்று என்று துணிக. சண்டேசுர பதவியை எய்தும் பக்குவான்மாக்களும், சண்டேசுரரும் வேருவர் என்பதைச் சமய உண்மைகளே மரபாக அறிந்த பெரியோர்கள் ஒப்புவர். அதுபோல் பரசுப்பிரமணியமும், முருக பதவிகளே எய்தியவர்களும் வேருதல் வெளி. அங்ஙனம் முருகனுடைய பதவிகளே எய்துகின்ற சில பக்குவான்மாக்களேப் பற்றியெழுந்த வரலாறுகளேப் பரமுருகவேப் பற்றியதாகக்கொண்டு மயங்கல் அறிவுடைமையாகாது.

அன்றியும், சமயக்காழ்ப்புத் தஃபெடுத்திருந்தகாலத்து. சமய வெறுப் புக்கொண்டு ஓதப்பெற்றன உண்மையான வரலாறுகளாக ஆகாவன்ரே? இடைப்பட்டகாலத்துப் புறச்சமயிகள் சிலரும், சைவ வைணவ புராணங் களின் இடையில் ஒருவருக்கு ஒருவர் உள்ள அமைதிகேட்டுக் கலகம் செய்துகொள்ளக்கூடிய அளவில் மாருன - இறைமைத்தன்மைக்கு ஒவ் வாத வரலாறுகளே அமைத்துவிட்டனர் என்பதை வடமொழி இலக்கிய வரலாற்றில் புராணகாலத்தைப்பற்றியேழுதிய அறிஞர்கள் புகலுகின்றனர்.

கிவமே முருகன் என உமையம்மைக்குச் கிவபெருமான் உபதே கிப்பதாக வரும் 'நான் ஐந்து திருமுகந்தாங்கி ஐந்தொழிலாற்றும் சதாசிவன்; நீ பலவாருக இருப்பினும் ஒருமுகமுடைய பராசத்தி; முருகன் இருவர் முகங்களேயும் ஒருங்குகொண்டுள்ள நமது குமாரன்; நாமே அவன்' எனக் கூறுவதாகவரும் சம்பவகாண்டத்தின் சுலோகங்களாலும் தெளியலாம்.

> '' ஈசனே அவன் ஆடலால் மதஃலயாயினன் காண் ஆசிலா அவன் அறுமுகத் துண்மையால் அறி நீ பேசில் ஆங்கவன் பரஞெடு பேதகம் அல்லன் தேசுலா வகன் மணியிடைக் கதிர்வரு திறம்போல் ''

'' ஆதலால் நமது சத்தி அறுமுக<mark>ன் அவ</mark>னும் யாமும் பேதகம் அன்ருல்."

<sup>\*</sup> கந்தபுராணம் - உற்பத்திகாண்டம் - திருவவதாரப்படலம்.

- '' நன்முகம் இருமூன்று உண்டால் நமக்கவை தாமே கந்தன் தன்முகமாகி யுற்ற தாரகப் பிரமமாகி முன்மொழிகின்ற நந்தம் மூவிரண்டெழுத்தும் ஒன்ருய் உன்மகன் நாமத்தோராறு எழுத்தென உற்ற அன்றே"
- '' திருவுருவானும் சேயைச் சிவனெனத் தெளிதல் வேண்டும் "

எனவரும் கந்தபுராணப்பகுதிகளும் இக்கருத்தை நன்கு வலியுறுத்தும். வேதமும் அவனே மகேசன், உமை, விநாயகன், கந்தன் என்கிறது.¹ பெண்ணும், ஆணும், குமாரனும் நீயே என்கின்றது ²சுவேதாசுவதரம். இங்ஙனமாகவும் முருகீன ஆறுநாட்பாலகன் என்று எண்ணிச் சூரபன்மன், தாரகன் இந்திரன், பானுகோபன், அக்னிகோபன், வச்சிரவாகு முதலியோர் அழிந்தனர் என்பதை வரலாறு வகுத்துக்காட்டும்.

> "ஊரிலான் குணங்குறியிலான் செயலிலான் உரைக்கும் பேரிலான் ஒரு முன்னிலான் பின்னிலான் பிறிதோர் சாரிலான் வரல்போக்கிலான் மேலிலான் தனக்கு நேரிலான் உயிர்க்கடவுளாய் என்னுளே நின்ருன்"

எனச் சிவத்திற்கு உள்ள சிறப்பியல்பு முழுதும் முருகனுக்கும் தோன்றப் புகழ்ந்துள்ளதை நோக்குக.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> यश्च महेश्वरः याचोमा यश्च विनायकः यश्चस्कन्दः।

<sup>—</sup> அதர்வசிரசு**.** 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> त्वं स्त्री त्वं पुसान् त्वं कुसारः।



ஸ்ரீ சண்முகர்

# திருவுருவ அமைப்பு

உருவும் நிறமும் இல்லாத கடவுன் நம்மீதுவைத்த கருணேயால் திருமேனி தாங்குகிருர் என்று முன்னரே கூறினேம். அங்ஙனமாக முருகன் சரவணப்பொய்கையில் ஆற குழந்தைகளாக வின்யாடும்பொழுது ஒரு முகமும் இருகரங்களும் உடையவராக விளங்கினர். பின்னர் ஆறு உருவங் களும் ஒன்றுகி ஆறுமுகங்களும் பன்னிரு திருக்கரங்களும் உடையவராக விளங்கினர்.

அறமுகக் கடவுளாகவே திருச்செக்தூரில் எழுக்குருளியிருக்கும் ரில்யைத் திருமுருகாற்றப்படை. தியானத்திற்கு ஏற்றமுறையில் தெரிவிக் கிறது. ஒருமுகம், ஒளியை வீசுகிறது: இருளே ஓட்டுகிறது. அம்முகத்திற் கேற்ப ஒருகை தேவமுனிவர்கட்குப் பாதுகாப்பாக உயரத்தூக்கப்பெற்றுள்ளது. அதற்கு இணேயான மற்ருருகை இடுப்பிலே வைக்கப்பேற்றுள்ளது; என்ன பொருத்தம்! உலகம் அறியாமை இருளில் கிடந்து அவதிப்படுகிறது. அந்த இருளேச் குரியனும் சந்தேரனும் அக்கினியுமாகிய எந்தப் புற ஒளியும் போக்கமுடியாது. அதனேப் போக்கி ஆட்டுகாள்ளு கின்ற ஒளி. ஞான ஒளி ஒன்றுதான். அந்த ஒளியைச் செய்தது ஒருமுகம். அம்முகத்துக்கேற்ற கைகள் என்ன செய்யவேண்டும்? அறியாமை நீங்கிய தேவமுனிவர்களுக்கு ஆபத்து வராமல் காக்கவேண்டியதும் கடமையல்லவா? அந்தத் தொழிலே ஒருகை செய்கிறது. மற்ருருகை எடுப்பாக எம் அடியாரை எத்தகைய இருளும் வந்து பற்ருது என்ற குறிப்புடன் இடுப்பிலே விளங்குகின்றது.

மிகக் கனிந்த உள்ளத்து அடியவர்கள் பக்கத்தில் நின்றுகொண்டு கரிந்து கண்ணீர்மல்கத் தோத்திரிக்கிருர்கள். அவர்களுக்கு வேண்டிய வரங்களே எல்லாம் விரைந்து அளிக்கிறது ஒருமுகம். அதற்கேற்ற திருக் கைகளில் ஒன்று தொடைமீது சும்மாகிடக்கிறது. மற்ருென்று தான் ஏறிவந்த யானேயின்மேல் அங்குசத்தைச் செலுத்துகிறது. என்ன வியப்பு! உதவி செய்யக்கூடியவர்களில் சிலர் 'ஆத்திரம் உள்ளவர்கள் நம்மைத் தேடிவரட்டுமே ஆவணசெய்யலாம்' என்றிருப்பார்கள். அவர்கள் இருக்கு மிடம் தேடித்தேடி ஓடிப்போய் உதவிசெய்பவர்கள் ஒருசிலர். முருகன் எளிவந்த கருணேயால் அன்பர்கள் இருக்குமிடம் தேடிச்சென்று அருள் கொடுக்க விரும்புகிருர்; யாணியின்மேலேறுகிருர். யாண வேகமாகத்தான் போகிறது. ஆணும் அவருடைய திருவுள்ளம் மிகப் பரபரக்கிறது. அங்குசத்தால் அதனக்குத்தி விரையச் செலுத்துகிருர். இது ஒரு திருக்கையின் தொழில்.

உலகம் உய்ய. உள்ளம் ஒருமைப்பட, வான்முகில் வழாதுபெய்ய, மனிவளம் சுரக்க அந்தணர்கள் ஆகுதி செய்கிருர்கள். அதில் கொஞ்சங்கூட மந்திர தந்திரக் குறைபாடுகளில்லே. அப்படி மனமொன்றி அவர்கள் ஆகுதி செய்கின்றபோது அசுரர்கள்வந்து தடுக்கிருர்கள். யாகம் அழிகின்றது. அங்ஙனம் அதற்குத் தீங்குவராதபடி அதினக் கூர்ந்து ஆராய்ந்துகொண்டே இருக்கிறது ஒருமுகம். எந்தப்பக்கத்திலிருந்து துன்பம் வந்தாலும் அதைத் தடுக்க ஒருகை வேஸ்யும். ஒருகை கேடகத்தையும் சுழற்றிக்கொண்டே இருக்கிறது. அவற்றுள் கேடகம் எதிரிகள் விடும் ஆயுதத்தைத் தடுக்க. வேல் அந்தணர்களுக்கு உண்டாகும் ஆபுத்தைத் தடுத்து அசுரர்களே அடக்கி வேள்வியைப் பாதுகாக்க.

வேத வேதாங்கங்களேயெல்லாம் விதிப்படி ஓதிய முனிவர்கள், பொருள்வினங்கக் கற்றவர்கள்தாம். ஆனுலும் ஏட்டுச்சுரைக்காய் கறிக்கு ஆகாததுபோல இவர்கள் படிப்பு ஐயத்தைப் போக்கவீல்லே; அமைதியை உண்டாக்கவீல்லே. அவர்கள் வந்து தங்கள் ஐயத்தைக் கேட்கிருர்கள். குளிர்ச்சியாகப் பொருள்களே விளக்குகின்ற சந்திரணப்போன்ற ஒருமுகம் உள்ளுனத்தை உதவி உறுதியை விளவிக்கிறது. ஐயமுற்றவர்களுக்கு அமைதியின்மையால் அச்சம் உண்டாவதியற்கையே. ஆதலால் அஞ்சாதே என்று அபயம் அளிக்கவேண்டியது அவசியமாயிற்று. ஆகையால் ஒருகை மார்போடு அபயஹஸ்தமாக விளங்கிக்கொண்டிருக்கிறது. 'அஞ்சாதே' என்று சொன்னுல்மட்டும் போதுமா? விரும்பியதை அளிக்கவேண்டாமா? அதனுலே ஒருகை மாலேயொடு மாலேயாக ஞானத்தை வழங்கிக்கொண்டிருக்கிறது.

இறைவனுக்கு வேண்டுதல் வேண்டாமை இல்லே; கோபமும் தாபமும் இல்லே; பகையும் நண்புமில்லே. ஆனுலும் அசுரர்கள் தேவர்களேச் சிறைப்படுத்திச் சித்திரவதை செய்கிருர்கள். நடுநிலே தவறியவர்களேத் தண்டிக்கவேண்டியது இறைவனுக்கு அவசியமாகிறது. அதனைல் போர்க் களத்திலே அசுரர்களே அழித்து மறக்களவேள்வி செய்கிறது ஒருமுகம். அதற்கேற்ற கைகளில் ஒன்று வீனயத்தைச் சுழற்றி முத்திரை கொடுக் கிறது. மற்ருருகை வெற்றியுடன் மணியை அசைக்கிறது.

இறைவன் போதுயாயிருந்தாலல்லது எந்த உயிர்களும் போகத்தை நுகரமாட்டா. ஆதலால் முருகனும் போகியாக வள்ளியம்மையாரோடு சிரித்தும் விளயாடியும், ஊடியும் கூடியும், உல்லாசமாக உலாவவேண்டியது இன்றியமையாததாயிற்று. ஆதலால் ஒருமுகம் அத்தொழில் ஆற்று கின்றது. உயிர்கள் இன்பவாழ்க்கை வாழவேண்டுமாளுல் மழைவளம் அவசியம். அதற்காக அம்முகத்திற்கேற்ப ஒருகை பருவந்தவருமல் மழையைப்பொழிவிக்கிறது. மற்ருருகை தேவமகளிர்க்குத் திருமணமாலேயைச் சூட்டி வாழ்த்துகின்றது. இப்படியாக முருகப்பேருமானின் திருவுருவ அமைப்பை, அணேவருக்கும் தெய்வக்காதல் சித்திக்கும் கில்யில் தியான முறையைக் கற்பிக்கிறது திருமுருகாற்றுப்படை.

விழிக்குத் து<sup>2</sup>ணதிரு மென்மலர்ப் பாதங்கள் ; மெய்ம்மைகுன்ரு மொழிக்குத் து<sup>2</sup>ணமுரு காஎனும் நாமங்கள் ; முன்புசெய்த பழிக்குத் து<sup>2</sup>ணஅவன் பன்னிரு தோளும் ; பயந்ததனி வழிக்குத் து<sup>2</sup>ணவடி வேலும்செங் கோடன் மயூரமுமே.

<sup>—</sup> கந்தரலங்காரம்.

# திருவுருவ வகைகள்

திறந்த நடிகன் மக்கள் விருப்பிற்கு ஏற்பப் பல கோலங்களோடு தோன் றுவதுபோல, இறைவனும் ஆன்மாக்கள் உய்ய அவரவர்கள் பரிபாக நிலேக்கு ஏற்பப் பலவேறு கோலங்களேத் தாங்குகிருர். பலவேறு கோலங் களேத் தாங்குகின்ற நடிகன், தாங்குகின்ற கோலங்கட்கு ஏற்ப. இன்பத் துன்பங்களே எய்தி விகாரியாகிருன். இறைவனே அங்ஙனம் ஆவதில்ஃ); என்றும் ஆனந்தம்யமானவன். அங்ஙனமே இறைவனின் வேருகாத முருகப் பெருமானும் அவரவர்கள் பரிபாககிலக்கு ஏற்ப உருமேனி தாங்கி அருள் வழங்குகிருர். கின்றகோலத்தும், இருந்தகோலத்தும் காட்சி வழங்குகிருர். ஒருமுகம், இருமுகம், ஆறுமுகம், இரண்டுகை, நான்குகை, ஆறுகை, எட்டுக்கை, பன்னிருகை இவைகளோடு, ஒருசக்தியோடும், இருசக்திக ளோடும், விளங்குகிருர். குமரகை, குழந்தையாக, கிழவகைக் கோலங் கொள்ளுகிருர். பத்மாசனத்தில், நின்றதிருக்கோலமாகக் காட்சிபளிக்கிருர். பதுமாசனத்திலும், மயிலிலும், சிங்கத்திலும், யானேயிலும் இருந்த திருக் கோலத்தில் எழுந்தருளுகிருர். புராணங்கள், இரண்டு கைகளேயுடையன சாத்வீகமூர்த்திகள் என்றும், நான்கு கைகளேயுடையன இராசதமூர்த்திகள் என்றும், நான்கிற்கு மேற்பட்ட கைகளேயுடையன தாமசமூர்த்திகள் என்றும் குறிப்பிடுகின்றன.

இத்தகைய மூர்த்திபேதங்கள் அனேத்தையும் காரணுகமமும், காமிகா கமமும், 'அம்சுமத்பேதாகமமும் யோகபேரம் போகபேரம் தியானபேரம் என மூன்ருகப் பகுக்கின்றன.

இரன்டு திருக்கரங்களேயுடைய வடிவங்களில் கீழ்க்காணுமாறு ஐவகை ஈிலகள் உள்ளன.

|    | வலது கரத்தில்:  |     | இடது கரத்தில்:             |
|----|-----------------|-----|----------------------------|
| 1. | <b>ச</b> ாமரை   | *** | இடுப்பில் வைத்த திருக்கரம் |
| 2. | அபயம்           |     | இடுப்பில் வைத்த திருக்கரம் |
| 3. | தண் ட <b>ம்</b> | *** | இடுப்பில் வைத்த திருக்கரம் |
| 4. | சக்தி           | *** | வச்சிரம்                   |
| 5. | சக்தி           | *** | குக்கு டம்                 |



ஸ்ரீ தாரகாரி

நான்கு இருக்கரங்களே உடைய மூர்த்திகளில் ஏழுவகையுள்ளன. அவை வருமாறு:-

| வலது கரங்களில் |        |          | இடது கரங்களில் : |            |  |
|----------------|--------|----------|------------------|------------|--|
|                | 1      | 2        | 1                | 2          |  |
| 1.             | அபயம்  | சக்தி    | வர தம்           | வச்சிரம்   |  |
| 2.             | அபயம்  | அட்சமாமே | வரதம்            | கமண்டை லம் |  |
| 3.             | அபயம்  | அட்சமால் | இடுப்பில்கை      | கமண் டேலப் |  |
| 4.             | அபயம்  | சக்தி    | இடுப்பில்கை      | குக்குடம்  |  |
| 5.             | அபயம்  | ச க் தி  | இடுப்பில்கை      | கமண்டை வம் |  |
| в.             | அபயம்  | சக் 🗩    | அட் சமாவே        | குக்குடம்  |  |
| 7.             | கட்கம் | சக் தி   | கேடகம்           | குக்குடம்  |  |

ஆறு திருக்கரங்களே உடைய மூர்த்திகளில் வலது திருக்கைகளில் அபயம் கட்கம் சக்தி இவைகளும். இடது திருக்கைகளில் கேடகம் அட்ச மாலே குக்குடம் இவைகளும் விளங்கும்.

எட்டுத் திருக்கரங்களயுடைய மூர்த்தி இருவகையாக அமைந்து உள்ளது. வச்சிரம், சக்தி, அபயம், வரதம், கட்கம், கேடகம், பாணம், தனுசு இவைகளேக் கொண்டு விளங்குவது ஒருவகை. பத்மம், வச்சிரம், சக்தி, அபயம், வரதம், கேடகம், கட்கம், பாசம் இவைகளே ஏக்தி விளங்குவது மற்ருருவகை.

பன்னிரண்டு திருக்கரங்களே உடைய மூர்த்திகளில் ஆறுவகை வடிவங்கள் உள்ளன. அவையாவன:-

|    | வலது குருங்களில் : |          |         |         |          |                  |  |
|----|--------------------|----------|---------|---------|----------|------------------|--|
|    | 1                  | 2        | 3       | 4       | 5        | 6                |  |
| 1. | சக்தி              | பாணம்    | கட்கம்  | துவசம்  | கதை      | அபயம்            |  |
| 2. | சக்தி              | பாணம்    | கட்கம்  | சக்கரம் | பாசம்    | <b>நீட்டிய</b> ை |  |
| 3. | சக் தி             | துவ சய   | கட்கம்  | சக்கரம் | பாசும்   | அபயம்            |  |
| 4. | சக் 🕏              | துவசம்   | கட்கம்  | பத்மம்  | அபயம்    | பாணம்            |  |
| 5. | சக் 🕏              | வச்சிரம் | சக்கரம் | பாசம்   | அங்குசம் | கதை              |  |
| 6. | சக்தி              | பாணம்    | கட்கம்  | அபயம்   | தனுசு    | கேடகம்           |  |

| இடது கேரங்களில் : |    |          |                 |           |                   |          |        |
|-------------------|----|----------|-----------------|-----------|-------------------|----------|--------|
|                   |    | 1        | 2               | 3         | 4                 | 5        | 6      |
|                   | 1. | வச்சிரம் | தனு சு          | கேடகம்    | '<br>காம <b>ை</b> | குலம்    | வரதம்  |
|                   | 2. | சக்கரம்  | <b>ម</b> ធ្វេក្ | குக்குடம் | தனுசு             | தண்டம்   | கலப்பை |
|                   | 3. | வச்சிரம் | தனுசு           | கேடகம்    | குக்குடம்         | அங்குசம் | வரதம்  |
|                   | 4. | வச்சிரம் | பாசம்           | கேடகம்    | தண்டம்            | அங்குசம் | வர தம் |
|                   | 5. | குலம்    | அபயம்           | பத்மம்    | தண்டம்            | அங்குசம் | வரதம்  |
|                   | 6. | சூலம்    | குக்குடம்       | சக்கரம்   | பாசம்             | சங்கம்   | வரதம்  |

முருகனுடைய உருவவேறுபாடுகளேப்பற்றிய தியானசுலோகங்கள் பல குமாரதர்திரம். ஸ்ரீ தத்துவரிதி முதலியநூல்களில் விரிவாகவும் விளக்க மாகவும் பேசப்படுகிறது. முருகனது திருவுருவங்கள் பதிறைய என்று குமாரதர்திரம் கூறுவென்றது. திருவுருவ அமைப்பில்மட்டும் மேற்குறித்த இரண்டு நூல்களும் வேறுபடுகின்றன. அந்தந்த மூர்த்திகளே விளக்கும் பகுதிகளில், வேறுபாடுகளும் அங்கங்கே குறிக்கப்பேறும். ஸ்ரீ தத்துவநிதி கூறுவன பெரும்பாலும் புராண தித்தாந்தங்களேயும், சில சிவாகமபாட வேறுபாடுகளேயும் அடிப்படையாகக் கொண்டவை.

## சக்திதரர் :

ஒருமுகம், இருகைகள், வலதுகையில் சக்தி, இடது கையில் வச்சிரம் இவற்ரேடு விளங்குபவர். இவர் கையிலுள்ளசக்தி இச்சை, ஞானம், கிரியை என்ற மூன்றையும் வடிவாகக்கொண்டது.

ஸ்ரீதத்துவகிதி என்றநூலில், ஒருமுகமும், இருகண்களும், நான்கு கைகளும், அவற்றில் சக்தி குக்குடம் வச்சிரம் அபயமும், சடாமகுடமும், வெள்ளெருக்கம்பூமாஃயும், சந்தனப்பூச்சும், வெண்பூணூலும் தாங்கி வெண்ணிறமுடையவராக விளங்குபவர் எனக் குறிப்பிடப்பெறுகிருர். இவரை ஞானசக்தி சுப்பிரமணியர் என்று அந்நூல் வழங்கும்,

தணிகைப்புராணம் ஒருகையில் வேஃ ஏந்தி மற்ஞெருகையைத் தொடையீது வைத்திருக்கிருர் என்ற கூறுகிறது. இவருடைய பெயரை ஞானசக்திதரமூர்த்தி எனக் குறிப்பிடுகிறது. एकास्यं द्विभुजं वासे वन्नं दक्षिणजे करे । इच्छाज्ञानिकयाशक्ति रूपं शक्तिधरं भजे ॥

– குமாரதந்திரம் – படலம் ∙ 2.

एकवर्क द्विनेत्रं च जटामकुट संयुतम् । श्वेतार्क पुष्पमालं च हेमग्द्रा किरीटिनम् ॥

चतुर्भुजे वैज्रशक्ति कुक्कुटाभय धारिणम् । दिञ्यगन्धानुलिप्ताङ्गं शुक्त यज्ञोप वीतिनम् ॥

शिवशक्ति ज्ञानयोगं ज्ञानशक्ति स्वरूपकम् । श्वेतवर्णः

—ஸ்ரீதத்துவநிதி.

### கந்தசுவாமி :

ஒரு முகமும், இரு கரமும், அவற்றுள் ஒன்றில் தண்டம் எந்தி மற்ருருகையை இடுப்பில் வைத்துக்கொண்டு, கோவணம் உடுத்திக் கொண்டு. செந்தாமரைபோன்ற சிறத்துடன் சின்றதிருக்கோலத்தில் காட்சி அருளுபவர். இது பழனியாண்டவர் திருக்கோலம்.

ஸ்ரீதத்துவங்தி: ஒருமுகமும், இருகண்களும், நான்குகைகளும் உடையவர்; கைகளில் குக்குடம் அபயம் வச்சிரம் வரதம் இவற்றைத் தாங்கி வெண்தாமரைமலரில் வீற்றிருப்பவர்; மயீர்முடியில் கட்டப்பேற்ற பூமாஃயுடையவர்; மேகஃ, ஆடை இவற்றை உடுத்தியவர்; மணியணி களேப் பூண்டவர்; வட்ட ஒளியோடு கூடிய புகைங்றத்தை உடையவர் என்று கூறுகிறது.

> करुपद्रुमं प्रणमतां कमलारुणामं कन्दं भुजद्वय मनामय मेकवकम् । कात्यायनीसुतमहं कटिबद्धवामं कौपीनदण्डधर दक्षिणहस्त मीडे ॥

— குமாரதந்திரம் – படலம் ~ 2.

चतुर्भुजं द्विनेत्तंच श्वेतपद्मासनस्थितम् । कुक्कुटाभय वज्राणि दधतं वरदं करे ।। किञ्चित्केश शिखाबद्ध पुष्पमाळाभि राष्ट्रतम्। मेखळम्बर संवीतं रत्नभूषण भूषितम्॥

भूम्रवर्णप्रभं स्कन्दं प्रभा ण्डल मण्डितम् । स्कन्द्रूपमिदम् ... ... ... ... धम्मवर्णः

—ஸ்ரீதத்துவநிதி.

### தேவசேறபதி :

ஆறு முகம். பன்னிரண்டு கண், பன்னிரண்டுகை ஆகிய இவற்ரேடு தாமரையைத் திருக்கரத்தில் ஏந்திய தேவியைத் தொடையின்மீது உட்கார வைத்து அணத்துக்கொண்டு அபயம், வரதம். சூலம், கேடகம், வச்சிரம், தனுசு. கதை. மணி, குக்குடம், பாணம், தாமரை இவற்றைப் பதினெரு திருக்கரங்களிலும் உடையவராக விளங்குபவர்.

ஸ்ரீதத்துவாடு: ஒருமுகம், இருகண், அபயம் வரதம் சங்கம் சக்கரம் இவற்றைத் தாங்கிய நான்கு கைகள், கருநிறம் இவற்றை உடைய வராக, அணிகள் பல பூண்டு, வெண்ணூல் அணிந்து, சந்தனப்பூச்சுடன் புன்முறுவலோடு விளங்குபவர் என்று கூறுகிறது.

> नौम्यादित्यप्रदीप्तं द्विदशनयनकं षण्मुखं मन्दहासं वामाङ्के सुस्थिताया स्मरसिक्हवृतालिंगितायाः प्रियायाः । उत्तुङ्गोरुस्तनात्रे विहितकरतलं भीतिखेटादिशूल हादिन्युदीप्त शक्तीष्वसनयनगदा कुक्कुटाटजेषु हस्तम् ।।

—குமாரதந்திரம் – படலம் - 2.

एकवञ्चं द्विनयनम् शङ्खं चक्र वराभयान् । सर्वाभरण संयुक्तं दिव्यगन्धानुलेपनम् ॥

रयामवर्णं प्रभुंचैव शुक्क यङ्गोप वीतिनम् । सुस्मितं चारूवदनं देवसेनापतिं भजे ॥



ஸ்ரீ சேனைி

### சுப்பிரமணியர் :

குங்குமரிறமும், ரிறைமதிபோலும் முகமும், தாமரை அபயம் சக்தி குக்குடம் இவற்றைத் தாங்கிய நான்கு கைகளும், செஞ்சந்தனப் பூச்சும், செம்பட்டாடையும், கேயூரம் ஆரம் இவற்றையும் உடையவராக வினங் குபவர்.

மற்ருருவகையாக ஒரு முகமும், இரு கைகளும், ஒரு கை அபய மாகவும் ஒருகை இடுப்பிலும் வைத்துக்கொண்டு இருப்பவர்: சூரியன் போன்ற ஒளியுடையவர்.

> सिन्दूरारूण मिन्दुकान्ति वदनम् केयूर हारादिभिः दिञ्चेराभग्णै विभूषित ततुप् स्वर्गादि सौख्यप्रदम् । अम्भोजाभय र्शाक्त छुक्छुटधरं रक्ताङ्गरागांद्यक्रम् सुब्रह्मण्य मुपास्महे प्रणमतां भीतिप्रणाशोद्यतम् ॥

#### अन्यः

एकवकं द्विदोर्दण्डं करिवद्धाभयान्वितम् । तरुणारुण संकाशं सुत्रह्मण्य सुपास्महे ॥

—குமாரதந்திரம் - படலம் - 2.

### கஜவாகனர் :

ஒருமுகம், இருகண், வலதுகை இரண்டிலும் குக்குடம் வரதம், இடதுகை இரண்டிலும் சக்தி அபயம் இப்படியாக யாண வாகனத்தின் மேல் விளங்குபவர்.

தணிகைப்புராணம் இடக் கைகளில் வரதமும் குக்குடமும், வலக் கைகளில் வேலும் வாளும் ஏந்தியிருப்பதாகக் கூறும்.

> एकाननं द्विनयनं वरकुक्कुटंच वामद्वये निशित शक्यभय द्वयञ्च । विभ्राणमीश्वर सुतं तपनायुताभं निस्यं नमामि गजवाहन मिष्टसिद्धये ॥

### சரவணபவர் :

ஆறமுகங்களும், பன்னிரண்டு கண்களும், அபயம், வரதம், சக்தி. மணி, துவசம், பத்மம், குக்குடக், பாசம், தண்டம், டங்கம் (உளி), பாணம், தனுசு இவற்றை ஏந்திய பன்னிரண்டு கைகளும், மஞ்சள் சிறத்தோடு அன்றலர்ந்த தாமரைபோன்ற திருமுகங்களேயும் உடையவர்.

ஸ்ரீதத்துவரிதி: ஒருமுகத்தையும், ஆறு திருக்கரங்களேயும். மூன்று கண்களேயும் உடையவராக, உதயசூரியன்போன்ற ரிறத்தோடு கைகளில் புஷ்பபாணம், கரும்புலில், கட்கம், கேடகம். வச்சிரம், குக்குடம் இவற்றை ஏந்தி, செந்ரிறத்தோடும் விபூதிப்பூச்சோடும் சிங்கவாகனத்தில் விளங்குபவர் என்கின்றது.

> शक्तिं घण्टां ध्वजसरसिजं कुक्कुटं पश्चरण्डं टङ्कं बाणं वरद मभयं कार्मुकञ्चोद्दहन्तम् । पीतं सौम्यं द्विदश्चवयनं देवसङ्घे रुपास्यं सद्भिः पूज्यं शरवणभवं षण्मुखं भावयामि ॥

> > -- குமார தந்திரம் - படலம் - 2.

षड्भुजंचैकवदनं बाल्प्सूर्यसमप्रभम् । सर्वाभरणसंयुवतं सिद्धस्थंद्धतंभजे ॥

त्रिनेत्रंभसितोद्भूलं युष्पबाणेक्षुकार्मुकम् । खङ्गंखेटञ्जवञ्जंच कुक्कुटध्वजधारिणम् ॥ शरजन्मसमाख्यातं ... ... ... ... ... शक्कवर्णः

—ஸ்ரீ தத்துவநிதி.

## கார்த்திகேயர் :

ஆறுமுகங்களும். ஆறுதோளும். அபயம், வரதம், வச்சிரம், கேடகம், சக்தி. கட்கம் இவற்றைத்தாங்கிய ஆறுகைகளும் உடையவராக மத்தி யான சூரியன் போன்ற ரிறமுடன் விளங்குபவர். ஸ்ரீதத்துவாடிதி: ஒரு முகம், மூன்று கண், குலம், சக்கரம், சக்டு, அங்குசம், அபயம் இவற்றைத்தாங்கிய வலக்கரங்கள் ஐங்தையும், தோமரம், பாசம், சங்கம், வச்சிரம், வரதம் இவற்றை ஏந்திய இடக்கரம் ஐங்தையும் உடையவராக, உதயசூரியனே ஒத்த நிறத்தோடு தலேயில் வில்வமாலே யணிந்து மயில்வாகனத்தில் வீற்றிருப்பவர் என்கிறது.

वरद कुलिश खेटं वामहस्तत्रयेच द्धत मभयशक्तिं खड्गमन्यत्रयेच । तरुण रवि समाभं साधुभिः पूज्यमानं कमल वदन षट्कं कार्तिकेयं नमामि !!

- குமாரதந்திரம் - படலம் - 2.

त्रिनेतंदशहस्तंच मस्तके विस्वधारिणम् । शक्तिश्ळंतथाचकं अङ्कुशाभयमन्यके ॥ वरदं तोमरं पशं शङ्कं वज्रख्न वामके । मयूरवाहनाहृदं सर्वाभरणभूषितम् ॥ बाळसूर्यप्रतीकाशं कार्तिकेयंशिवात्मजम्॥ रक्तवर्णः

—ஸ்ரீதத்துவநிதி.

### குமாரர் :

ஒருமுகமும் நான்கு கைகளும் உடையவர். வலக்கையிரண்டிலும் கூர்மையான சக்தியையும், கத்தியையும் தாங்குபவர். இடக்கையிரண் டிலும் குக்குடம், கேடகம் ஆகிய இரண்டையும் ஏந்தியவர்; வள்ளி தேவியோடு கூடியவர்.

ஸ்ரீதத்துவரிதி: ஒருமுகம், நான்குகை, கரண்டமகுடம் உடையவர்; வலதுகைகளில் சக்தியையும் அபயத்தையும் உடையவர்; இடதுகை களில் வரதத்தையும் வச்சிரத்தையும் உடையவர்; தாமரைப்பூமாணேயைக் கழுத்தில் தரித்திருப்பவர்; குழந்தை வடிவீனர்; செந்நிறத்தினர். सव्यद्वयेनिशितशबत्यसिमा द्धानं वामद्वयेभिमतकुबकुटखेटकत्वाम् । बहीपति विबुधखेत्वनपूर्णचन्द्रं कत्याणदाननिरतं कलयेकुमारम् ।।

– குமாரதந்திரம் - படலம் - 2.

चतुर्भुजं चेकवकं करण्डमकुटान्वितम् । शक्तिचाभयदंदक्षे सञ्येयरद्वज्जके ॥ पद्मपुष्पधरं कण्ठे देववालस्वरूपकम् । स्कवर्णः

---ஸ்ரீதத்துவநிதி.

### சண்முகர் :

ஆறுமுகமும், பன்னிரண்டு கண்களும், பன்னிரண்டு கைகளும் உடையவர்; குங்குமரிறத்தினர்; மயில் வாகனத்தில் வீற்றிருப்பவர்; வலது கைகளில் சக்தி, பாணம். கட்கம், துவசம், கதை, அபயம் இவற்றையும் இட துகைகளில் வில், வச்சிரம், தாமரை, கேடகம், சூலம், வரதம் இவற்றையும் தாங்கியவர்.

ழிதத்துவந்தி: சக்தி, சரம், கட்கம், சக்கரம், பாசம், அபயம் இவற்றை வலது கைகளிலும், குக்குடம், தனுசு, கேடகம், சங்கம், கலப்பை, வரதம் இவற்றை இடது கைகளிலும் உடையவர்: மயில் வாகனத்தில் எழுந்தருளியிருப்பவர்: அழகெல்லாம் அமைந்தவர்: சயை, வீசையை ஆகிய இருதேவிகளேயும் இருமருங்கும் உடையவர்: அணி ஆடைகளோடும், செந்நிறமும் உடையவர். இப்படி விளங்குபவராகத் தியானிக்க என்கிறது. தேவிகள் சின்றதிருக்கோலமாக இருப்பவர்.

> वन्दे सिन्दूरकान्ति शरविपिनसवं श्रीअयूराधिरूढं षड्वत्रं देवसैन्यं मधुरिपुतनया वहमं द्वादशाक्षम् । शक्तिं बाण क्रपाणं ध्वजमपिच गदाख्वासयं सट्यहरते चापं वज्रं सरोजं कटकमपिवरं शूट्रमन्यै दंधानम् ॥

> > , —குமாரதந்திரம் - படலம் - 2,



ஸ்ரீ பிரமசாஸ்தா

शक्ति शरंच खड्गंच चक्रं पाशाभयौ तथा। कुक्कुटक्क धनुः खेट शङ्कं धत्ते हलं वरम्।।

मयूर व.हनोपेतं सर्वेळक्षणसंयुतम् । जयाच विजयाचेव व.मदक्षिण पार्श्वयोः ॥

सर्वालङ्कार संयुक्तं सर्वाभरण भूषितम् । षण्मुखञ्जेति विख्यातम्...... रक्तवर्गः

—ஸ்ரீதத்துவநிதி.

### தாரகாரி :

கோடிகுரியன் போன்ற பிரகாசம் உடையவராய், பன்னிரண்டு கைகளிலும் இடதுமுதல் முறையே வரதம், அங்குசம், வல்லி, கடகம், வில், வச்சிரம், அபயம், பாசம், சக்கரம், கட்கம், உலக்கை, சக்தி இவற்றைத் தாங்கியவராயும் வினங்குபவர்.

ஸ்ரீதத்துவஙிதி: ஒரு முகமும் மூன்று கண்களும் ஆறு கரங்களும் உடையவராக, யானே வாகனத்தில் வீற்றிருப்பவர். வலது கைகளில் அபயம், கட்கம், சக்தி இவற்றைத் தரித்திருப்பவர்: இடதுகைகளில் கேடகம், அட்சமாஸ், குக்குடம் இவற்றைத் தரித்திருப்பவர்; செக்கிறத் தினர் என்று குறிப்படுகிறது.

> वरदमङ्कुशवल्लोच कटकौ चापवज्र मभय पाशचक्रखङ्गं मुसल्झिक्तमन्बहम् । द्विद्शपाणिभि दंधान मरूणकोटिसन्निभम् भजत तारकारिं मित्रभव विनाशकारणम् ॥

> > – குமாரதந்திரம் - படலம் - 2.

एकवकं त्रिनयनं गजपृष्ठोपरिस्थितम् । षट्करं चाभयं खड्गं शक्ति वामेतरे दधन् ॥ खेटकं चाक्ष्मालाञ्च कुक्कुटं वामहस्तके । तारकारिं भजेस्यातम्..... रक्तवर्णः

—ஸ்ரீதத்துவநிதி.

### சேனுனி:

பன்னிரண்டு கண்களும், ஆறு முகங்களும் உடையவர். பன்னிரண்டு கைகளிலும் முறையே அபயம். கத்தி, சக்கரம், அங்குசம், சூலம், சக்தி, வரதம், வச்சிரம், பத்மம், பாசம், தண்டம், கதை இவற்றை உடையவராய் கிளங்குபவர்.

> अभय मसिरथाङ्गंचांकुशंशिक्तशूलं वरद्कुलिशपशं पद्मदण्डं गद्मञ्ज । दधत मुभयपक्षे द्वादशायाम हस्तैः दिदशक्सलनेत्वं देवमेनान्यमीडे ॥

> > —குமாரதந்திரம் - படலம் - 2.

## பிரமசாஸ்தா :

இடத்கைகளில் வரம் குண்டிகை இவற்றையும். வலத்கைகளில் அட்சகுத்திரம் அபயம் இவற்றையும் உடையவர். வள்ளிதேவிபோடு கூடியவர். அலர்ந்த செந்தாமரைபோன்ற ஒருமுகத்தையும் இருகண்களேயும் உடையவர். இவரே பிரமணக் குட்டிச் சிறையிருத்தும் கோமானுவர்.

> वामेकरेच युगळे वरकुण्डिकेच सन्वेक्षसृत्र मभयं दधतं विशाखम् । वस्यायुतं वनजलोचन मेकवकं वन्दामहे वनजसंभव शासितारम् ॥

> > --குமாரதத்திரம் - படலம் - 2,

### வள்ளிகல்யாணசுந்தரர் :

வலதுகைகளில் பின்னுள்ளகையில் அட்சமாலே ஏந்தியும், முன் இவள்ளகை அபயமாகவும் இடதுகைகளில் முன்னது இடுப்பிலும் பின்னது கமண்டலம் ஏந்தியும் விளங்க, வள்ளிதேவியுடன் ஆபரணங்களோடும் பீதாம்பரங்களோடும் வீற்றிருப்பவர். இவர் எதிரில் பீரமா மணச்சடங்கு இயற்றுகிருர். கிஷ்ணு கையில் நீர்ச்சொம்புடன் தாரைவார்க்கச் சித்தமாக இருக்கிருர். சிவனும் பார்வதியும் ஆசி வழங்குகிருர்கள். இந்திரன் முதலிய தேவர்கள் குழஙின்று களிக்கின்றனர். இந்கிலேயிலிருப்பவர் இப்பெருமான். முருகன் செந்கிறம். வள்ளியம்மையார் கருகிறம்.

> हस्तद्वंद्वेक्षमाला मभयमिपञ्चतं क्राण्डिकां श्रोणिवन्धं सञ्येवामे निपण्ण श्रवञ्चत विधिनाभूयमानेन युक्तम्। सर्वोलङ्कारयुक्तं जलकल्याञ्चता विष्णुना चारुणाभं बह्नो कल्याणमूर्तिं सकलसुरगणे स्त्यमानं प्रपद्ये ॥

> > —குமாரதந்திரம் - படலம் - 2.

#### பாலசுவாமி:

ஒரு முகத்தோடு, வலதுகையில் தாமரை விளங்க, இடதுகை இடுப்பிலிருக்க, உயர்ந்ததோளுடனும் செக்தாமரைபோன்ற கிறத்துடனும் விளங்குபவர்.

மற் இருருவகை; ஒரு முகத்தோடும் இரண்டு கண்களோடும் இரு தாமரையை இருகைகளிலும் ஏந்தி, இளஞ்சூரியன்போன்ற சிறத்துடன் விளங்குபவர்.

> पद्मसञ्य कटिसंयुतवामं पद्मकान्तिनिभ मेकमुखञ्ज । बालगृद्धिकर मीश्वरसूनुं बालमुन्नतभुजं प्रणतोऽस्मि॥ अन्यच

एकवक्रं द्विनयनं पद्मद्वयकरद्वयम् । विप्रप्रियकरं वन्दे बालह्तपं रविप्रभम् ॥

### **கிரவுஞ்சபேதனர்** :

ஆறு முகமும், எட்டுக் கைகளும் உடையவர். வலது கைகளில் அபயம் கத்தி சக்தி பாணம் இவற்றையும், இடது கைகளில் வரதம் குலிசம் வில் கேடகம் இவற்றையும் ஏந்தி இருப்பவர்.

ஸ்ரீதத்துவகிதி: செக்கிறத்தோடு, மூன்று கண்களும். ஒரு முகமும் வரதம் அபயம் மலரம்பு கரும்புலில் இவற்றை ஏக்திய கான்கு திருக் கரங்களும் உடையவராய். சிம்மாசனத்தில் வீற்றிருப்பவர்.

மற்ருருவகை: தேவர்களேக்காத்தருளும் முயற்சியுடன் மயில் வாகனத்தின்மேல், இரு கைகளிலும் வேல்கொண்டு கிரவுஞ்சமலேயைத் துளேக்கும் தோற்றமுடன் வீளங்குபவர்.

> अभयशितकृपाणं शक्तिबाणं चसन्येः वरद कुलिश चापं खेटक ख्रान्यहासैः। दधत ममरसेना नायकं चाष्ट्रबाहुं कमलवदनषटकं कौख्रभेत्तारमीडे।।

> > ---குமாரதந்திரம் - படலம் - 2,

चतुर्भुजं त्रिनेत्रञ्च स्थितं सिह्यासनोपरि । वरदाभय संयुक्त पुष्पवणिक्षु कार्युकम् ॥

मयूरवाहन।रूढं रक्षणोन्मुखम् । कौञ्चभेद करद्वंद्वं कौञ्चभदिस्वरूपकम् ॥ रक्तवर्णः

—ஸ்ரீதத்துவநிதி.

### சிகவாகனர் :

இம்மூர்த்திபேதம், கைகளில் ஏர்திய படைக்கல வேறுபாட்டாலும் கைகள். கண்கள், முகங்கள் இவற்றின் எண்ணிக்கையாலும் ஏழு வகையாக அமைந்திருக்கும்.



ஸ்ரீ வள்ளிகல்யாணசுந்தரர்

1. ஒருமுகம் உடையவராய், நான்கு கைகளிலும் வச்சிரம் சக்தி வரதம் அபயம் இவைகளே ஏந்தி, பவழநிறமாக. அசுரர்களே வென்றி கொண்டு, தேவர்களேக் காத்தருளுகின்ற பாவனேயில், மயில்வாகனத்தில் எழுந்தருளியிருப்பவர்.

## विद्रुमप्रम मेकमुखं विभुं वज्रशक्ति वरदाभय पाणिनम् । देवस्त्रोक रिपुन्नमविन्नदं नौमि रुद्रभवं शिखिवाहनम् ॥

—குமாரதந்திரம் - படலம் - 2.

2. ஆறமுகங்களும், பன்னிருகண்களும், நான்குகைகளும், செம் மாதுளேப்பூ குங்குமம் இவற்றைப்போன்ற நிறமும், காளப்பருவமும், வள்ளன்மையைக் குறிக்கும் இருமேனியும், வெண்மையான பூனூலும் உடையவர். இருக்கரங்களில் வரதம், அபயம், கமண்டலம், அட்சமால விளங்கும். காதில் மகரகுண்டலமும், தலேயில் கரண்டமகுடமும், கழுத்தில் தோள்வளேயும் ஆரமும், கைகளில் கடகமும், இடுப்பில் அரைஞானும், காலில் சிலம்பும், பிற அணிகளும் அணிந்தவர்; வள்ளி தேவசேணமோடு கடியவர்; நவனீரர்களால் குழப்பட்டவர்; பொன்னிறத் இருமேனி உடையவர்.

दाहिमीपुष्प सङ्काशं गुंजामं कुङ्कुमाकृतिम् । पह्नक्रसहितं देवं द्वादशाक्षं सुयौवनम् ॥ चतुर्भुजमुदारांगं यञ्चस्त्रेण संयुतम् । वरदाभयसंयुक्तं कमण्डल्वक्ष धारिणम् ॥ नक्ष कुण्डल संयुक्तं करण्डमकुटोज्वलम् । हार केयूर कटक कटिस्त्रै विभूषितम् ॥ रक्ष विदुम भूषात्यं नववीर समायुतम् । पादन्तुपुर संयुक्तं सर्वाभरण भुषितम् ॥

## सर्वछक्षण संयुक्तं कुमारं शंकरात्मजम् । महावहीदेवसेना युतं सुरगण प्रियम् ॥

—குமாரதந்திரம் - படலம் - 2.

3. ஒருமுகமும், சக்தி குக்குடம் வரதம் அபயம் இவற்றை ஏந்திய நான்கு திருக்கரங்களும் உடையவர்; இளமைப் பருவத்தர்.

> इत्यंख्पं यजेन्नित्यं सर्वछोक हितावहम् । चतुर्भुजं बालवेषं स्कन्दं कनकसप्रभम् ॥ शक्ति कुक्कुट हस्तक्क वरदाभय संयुत्म ॥

> > —குமாரதந்திரம் - படலம் - 2.

4. பவழகிறமும், பன்னிருகையும், பன்னிருகண்ணும், ஆறுமுகமும் உடையவர் : வலதுகைகளில் சக்தி, சரம், கட்கம், அபயம், கொடி, கதை இவைகளேயும் : இடதுகைகளில் வில், வச்சிரம். தாமரை, வரதம், சூலம், கேடகம் இவைகளேயும் உடையவர்.

## विद्रुमनिभ द्विदशहस्त रविनेत्र शक्ति शरखङ्गमभय ध्वज गदाञ्च । वामकर चाप कुलिशाट्ज वर शूल खेट धर सठयकर प्रणमुखनमस्ते ॥

—குமாரதந்திரம் - படலம் - 2.

5. ஆறு முகங்களும். முகங்கள்தோறும் மும்மூன்று கண்களும் உடையவர். சக்தி, கேடகம், கட்கம், சூலம், அபயம், தீ, வில், சக்கரம், பாசம், குக்குடம், அங்குசம், வரதம் இவற்றை ஏர்திய பன்னிருகைகளும் உடையவர். செம்பட்டுடுத்தி, செம்மலர் செம்மணிமாஃகளே அணிர்து, பிறைகுடி, மயில்வாகனத்தின்மீது வீற்றிருப்பவர்.

> षड्वऋं शिखिवाहनं त्रिनयनं रक्ताम्बरालंकृतम् शक्तिं चर्मच खड्ग श्ल विशिखा भीतिं धनुश्चक्रकम् । पाशं कुक्कुटमङ्कुशञ्च वरदं दोर्भिर्दधानं तथा ध्यायेदीप्सित सिद्धिदं शशिधरं स्कन्दं सुराराधितम् ॥

(i. ஒருமுகம். குலிசம் சக்தி இவற்றை ஏக்திய இருகைகள், தாமரை போல மலர்க்த கண்கள் இவற்றையுடையவராகி, கோடி சூரியப் பிரகாச முடையவராய், ஆபரணங்களே அணிக்து விளங்குபவர். தளர்க்து தொங்கு வென்ற முன்னுடலே உடையவர். வில்லின் அடியைப் பூமியில் ஊன்றி அம்பு தொடுத்து இருப்பவர்.

> लोकालोकांधकार प्रतिहतकिरणे भीनुकोटि प्रकाशं भूमिन्यस्तैककोटी ष्वसनमिपशरं लंबमानोर्ध्वकायम् । हस्ताभ्या ख्रेतराभ्यां धृत मथकुलिशं शक्तिमंभोरुहाक्षं सर्वालङ्कारयुक्तं भजत सुरपरीपालकं बाहुलेयम् ॥

> > –குமாரதந்திரம் - படலம் - 2.

7. ஒரு முகமும், மூன்று கண்களும், அபயம் வரதம் பாசம் அங்குசம் இவற்றை ஏந்திய நான்கு கைகளும், ஒளிவிடும் கேசபாசங் களும், செங்குவளேபோன்ற நிறமும் உடையவராய் இந்திரநீலக்கல்லா லாகிய இநதம்போன்ற மயில்வாகனத்தின்மீது வீற்றிருப்பவர்.

> चतुर्भुजं चैकवकं त्रिनेत्रमभयं वरम् । पाशांकुशंद्धं चैव ज्वालाकेश शिखण्डकम् ॥ इन्द्रजीलरथाह्नढं रक्तोत्पल समप्रभम् । चतुर्दशादिभवनं शिखिवाहनमाचरेत् ॥ रक्तवर्णः

–ஸ்ரீதத்துவநிதி.

## அக்கினிஜாதர் :

இரண்டு முகமும், எட்டுக்கைகளும், வெள்ளே நேறமும், கரிய கண்ட மும் உடையவர். பின்பக்கம் உள்ள நான்கு கைகளில் சுருவம், அட்ச மாலே, கட்கம், சுவஸ்டுகம் இவற்றைத் தாங்கியவர். முன் நான்கு கைகளில் வச்சிரம், குக்குடம், கேடகம், நெய்க்கிண்ணம் இவற்றை ஏந்தியவர். தெய்வீக யாகாக்கினியை வளர்ப்பதற்கு உரிய முயற்சியுடன் கிளங்குபவர். हिमुखं चाष्टबाहुञ्च श्वेतंत्रा ज्यामकन्धरम् । स्वाक्ष्माळां खड्गञ्च स्वस्तिकं दक्षिणेकरे ॥ कुवकुटं खेटकं वज्रं खाच्यपालन्तु वामके । अग्निहोत्रविधिं देव मग्निजात खरूपकम् ॥ नीळवर्णः

—ஸ்ரீதத்துவநிதி.

### சௌரபேயர் :

நான்கு முகத்தோடும், எட்டுக்கைகளோடும், எட்டுக்கண்களோடும் தாமரையாசனத்து ரின்றதிருக்கோலத்துடன் விளங்குபவர். வலக்கால் பூமியிலும், இடக்கால் சிறிது வீளர்தும் இருக்கும், வலதுகைகளில் சக்தி, கீலோத்பலம், மலரம்பு, அபயம் இவைகளும்; இடதுகைகளில் வச்சிரம், கரும்புவில், சூலம், வரதம் இவைகளும் காட்சியளிக்கும். செந்தாமரை போன்ற ரிறம் உடையவர்.

> चतुर्वकाष्ट्रनयनं भुजाष्ट्रकमलासनम् । कुञ्चितं वामपादञ्च सुस्थितं दक्षिणं पदम् ॥ शवन्युत्पलं पुष्पबाण मभयं दक्षिणेः करैः । वज्रं चेक्षुधनु इश्लं वरदं वामके धरम् ॥ पदापुष्प निभंचैव सौरोय स्वरूपकम् … … … पाटलवर्णः

> > —ஸ்ரீ தத்துவநிதி.

### காங்கேயர் :

ஒரு முகமும், மூன்று `கண்ணும், நான்கு கையும், தஃவபீல் கரண்ட மகுடமும் உடையவர். வலது கைகளில் பரசும் பூரணகும்பமும், இடது கைகளில் அரணிக்கட்டையும் கோழிக்கொடியும் ஏந்தியிருப்பர். கோழிக் கொடியேந்திய கையில் குவளே மலரும் காட்சியளிக்கும். மகரவாகனத் தினர். செந்சிறம் உடையவர்.



ஸ்ரீ பாலசுவாமி

एकवकं त्रिनयनं दाडिमीकुसुमप्रभम् । करण्ड मुकुटोपेतं कुक्कुटध्वज धारिणम् ॥

नीलोत्पलधरं वन्दे मकरारूढ मन्ययम् । परशुं पूर्णकुंभञ्च सन्यहस्तेतु धारिणम् ॥ अरणि कुक्कुटंवामे गांगेय समरूपकम् ॥ पाटलवर्णः

— ஸ்ரீதத்துவநிதி.

### குகர் :

ஒருமுகமும். மூன்று கண்ணும். நான்கு கையும், தஃவபில் இரத்தின கிரீடமும் உடையவர். வலது கைகளில் வச்சிரமும் சூலமும், இடது கைகளில் வரதமும் அபயமும் தரித்தவர். இடதுபாகத்தில் மஃன்பபோடு கல்யாணகோலத்துடன் வீளங்குபவர். கருசிறமும் வெள்ளேயாடையும் உடையவர்.

> चतुर्भुजं विनेत्रञ्ज हेमरत्न किरीटिनम्। , शूरुं वज्रं धरंसव्ये वराभयक मन्यके॥

श्वेतवस्त्रधरं देवं सर्वेषां रक्षणोन्मुखम् । जायया वामपार्श्वेतु कल्याणोत्सव विद्यहम् ॥ पादांबुजं हृदिध्यात्वा गुहरूपं समाश्रये ॥ इयामवर्णः

—ஸ்ரீதத்துவநிதி.

### பிரமசாரி :

ஒருமுகமும், இரண்டு கன்ணும், இரண்டு கையும் உடையவர். தலேயில் அழகியமயிரும், மார்பில் பூணூலும், இடையில் முஞ்சிப்புல்லாலான அரைஞாணும் உடையவர், கோவண ஆடையும், வலக்கையில் தண்ட மும், இடக்கையில் வச்சிரமும் உடையராய், செந்நிறத்தராய், தாமரைமீது வலக்காலும், இடக்கால் சிறிது வளேந்தும் நீன்றதிருக்கோலமாய்க் காட்சி அளிப்பவர். द्विनेत्रं द्विभुजंचैव बालसूर्यधरं प्रभुम् । दक्षभागे दण्डहस्तं वज्रवामोरु हस्तकम् ॥

सञ्यापसञ्यपादन्तु स्थितंवा कुञ्चितन्तुवा । शिखायज्ञोपवीताढ्यं मौंजीकौपीन संयुतम् ॥

मेखळोपरिवङ्याणं रक्तंपद्मोपरिस्थितम् । दिव्यरूपधरंदेवं ब्रह्मचारिण माश्रवे ॥ रक्तवर्णः

—ஸ்ரீதத்துவநிதி.

### தேசிகர் :

ஒருமுகமும், ஆறு கைகளும், கைகள் இரண்டில் சக்தியும், ஏனேப கைகளில் அட்சமாஃப்யும், வரதமும், அபயமும், சின்முத்திரையும் கிளங்க, சிவன் எதிரில் மாணவராகக் கைகட்டி வாய்புதைத்து நிற்க, பிரணவ உபதேசம் செய்பவர்.

மானசாரம் என்னும் சிற்பநூல் 'எதிரில் சிற்கும் சிவபெருமான் இடதுகையை மார்போடு அணேத்து, வலதுகையால் வாயைப்புதைத்து, ஏனே இருகைகளிலும் உடுக்கையும் மானும் விளங்க, தஃவில் பிறைச் சந்திரன் பொலிய ஈிறைமத்போன்ற சிறத்துடன் விளங்குவார்; பார்வதி இடப்பக்கத்தில் சிற்பார்' எனத் தெரிவிக்கிறது.

> पड्सुजं चैकवदनं करण्ड मछुटान्वितम् । शक्तिहस्तह्रयंचैव जपमालाधरं शुभम् ॥

मयूरवाहनारूढं वराभयकरांबुजम् । इत्येवंविधिवद्ध्याये च्छिवदेवस्य देशिकम् ॥ रक्तवर्णः

## முருகன் தேவிகள்

தேகிமார்கள் இருவரும் இரண்டு கண்களும், இரண்டு கைகளும், ஒருமுகமும் உடையவர்கள். வலப்பக்கத்தில் தாமரை ஏந்திய கரத்துடன் கருநிறமுடைய வள்ளியும், இடப்பக்கத்தில் கருங்குவளப்பூ ஏந்திய தெப்வயானயும் இருப்பர்.

குமாரதுந்திரம்: வள்ளியம்மையார் கருநிறமும் புன்முறுவல்பூத்த முகமும் உடையராய் வலது காலே நேராக ஊன்றி இடது காலே வளேத்து இருப்பர்; இடக்கையில் தாமரையைப் பிடித்துக்கொண்டு வலது கையைத் தொங்கவிட்டிருப்பர். தெய்வயானயம்மையார் சிவப்பு நிறத்துடன் புன் முறுவல்பூத்த முகத்துடன் இடக்காலேயூன்றி வலதுகாலேச் சிறிது வளேத்து. வலது கையில் கருங்குவளே ஏந்தி இடது கையைத் தொங்கவிட்டுக்கொண் டிருப்பர்.

> முடியாப் பிறவிக் கடலில் புகார்; முழு துங்கெடுக்கும் மிடியால் படியில் விதனப் படார்; வெற்றி வேற்பெருமாள் அடியார்க்கு நல்ல பெருமான் அவுணர் குலமடங்கப் பொடியாக் கியபெரு மாள்திரு நாமம் புகல்பவரே.

> > ——கந்தரலங்காரம்.

# கந்தபுராணவரலாறு

## உமாதேவியார் தவம் :

தருக்கயிலாய மணேயிலே பொன் மயமான அத்தாணி மண்டபத்திலே இரத்தின சிங்காசனத்தில் உலக அன்னேயாகிய உமாதேவியாருடன் சிவ பெருமான் திருவோலக்கம் கொண்டிருந்தார். அப்போது தும்புரு நாரதர் முதலிய தெய்வமுனிவர்கள் யாழ் வாசித்தனர். பானுகம்பன் முதலிய பூதகணத்தலேவர்கள் குடமுழா முதலிய இன்னியங்கொட்டினர். தேவர் களும் முனிவர்களும் கண்படைத்த பயனேயெய்தினேம் எனக் களித்துக் கூத்தாடினர். திருநந்திதேவர் வாயில்காக்கும் அகம்படிமைத் தொழில் பூண்டு அரன்பணியாற்றிக்கொண்டிருந்தார்.

உலகுப்பக்கொண்ட திருவோலக்கம் இவ்வண்ணம் நிகழும்போது சிவபெருமானுடைய இடப்பாகத்தில் வீற்றிருக்கும் உமாதேவியார். ஏதோ துணுக்குற்றவர்போல எழுந்து, பெருமான் திருமுன்னர்ப் பணிந்து நீன்று, ்பெருமானே! சிவங்க்ககணைய தட்சனுக்கு மகள் என்ற பொருளால் வழங்கும் தாட்சாயணி என்னும் பெயரை நான் தாங்கேன்; அப்பெயர் கீங்குமாறு அருள்செப்பவேண்டும்<sup>.</sup> என்று விண்ணப்பித்தார். எல்லாவ<mark>ற்</mark> றையும் இருந்தபடி, உணர்த்தாதே உணருகிற முழுமுதற்கடவுளாகிய பெருமான். இம்யம் இய்பர்சன் உன்னே மகளாக - எம்மை மருக்கைப்பெறப் பெருந்தவம் புரிகின்ருன்; அவனிடம் சென்று நீ மகளாகத்தோன்றுக; நாம் உரியகாலத்து வந்து மணந்து வருவோம்; அப்போது தாட்சாயணி யென்ற பெயர் மாறிப் பார்வதிபென்ற பெயர் எய்துவாய் ' என்று ஆணே யருளினர். உமாதேவிபார் விடைபெற்று, இமயச்சாரலிலே மானசவாவி யில் மலர்க்திருக்த தாமரைமலர் ஒன்றில் குழக்தைவடிவாக எழுக்தருளி யிருந்தார். வாவிக்கரையிலே தவஞ்செய்துகொண்டிருந்த இபவான் கண்டு களிப்புற்றவகை இரு கைகளாலும் வாரியெடுத்துக்கொண்டுபோய் அரண் மனேயில் தன்மனேகியாகிய மேனேயின்கையிலேகொடுத்து வரலாற்றைக் கூறி மகிழ்ந்தான். மேனேயும் குழந்தையின் தெய்வத்திருமேனி ஒளியில்



ஸ்ரீ பாலசுவாமி (வேறுவகை)

ஈடுபட்டு, இறைவன் திருவருள் வியந்து பாராட்டிச் சீராட்டி, புணந்து அணிந்து அழகுசெய்து வளர்த்துவந்தாள்.

உமாதேவியார்க்கு வயது ஐந்து ரிரம்பியது. அவர் தன் தந்தையைப் பார்த்து 'எனக்கு மணவாளஞக என்றும் விளங்குபவர் சிவபெருமானே: அவரையே நான் மணந்துகொள்ளவேண்டும்; அதற்கான தவத்தை இந்த இமயத்துச்சியில் இயற்றப்போகிறேன்; அதற்கான சாதனங்களே அமைத் துத்தர வேண்டுகின்றேன்' என்று தெரிவித்துக்கொண்டார். இமவானும் மேண்யும் அம்மையின் இளமையையும், தவ இலட்சியத்தின் பெருமையையும், தவத்தின் கொடுமையையும், தவ இலட்சியத்தின் பெருமையையும், தவத்தின் கொடுமையையும், தவ இலட்சியத்தின் பெருமையையும், தவத்தின் கொடுமையையும் மீண்ந்து அம்மா (இவ்வயதில்) இத்தகைய கடுந்தவம் வேண்டாம் என்றனர். இக்காரணத்தால் ஓ – அம்மா, மா – வேண்டாம் என்ற இந்த இரு எழுத்துக்களும்கூடி உமா என்றே அன்று முதல் அம்மைக்குப் பெயரமைதலாயிற்று. எவ்வளவு சொல்லியும் மகள் மனம் மாருமைகண்டு, பெற்ருர்கள் இமயத்துச்சியில் இன்று கௌரி சிருங்கம் என்று வழங்கப்பெறுமிடத்தில் தவச்சால் அமைத்துத்தந்தனர்: மேலும் உமாதேவியார் தவஞ்செய்வதை நாடோறும் கண்டுவந்தனர்.

## உமாதேவியார் திருமணம் :

இவ்வண்ணம் இறைவி இமயமலேயில் தவம் மேற்கொண்டிருக்க. சுவபெருமான். வேதசாஸ்திர விற்பன்னர்களாகிய சனகர், சனந்தனர், சனுதனர் சனற்குமாரர் ஆகிய நால்வருடைய விருப்பின்படி. ஆகமத்து உட்பொருளின் அநுபவப் பொருளே உணர்த்த, கல்லால மரத்தடியில் தட்சிணுமூர்த்தியாக எழுந்தருளி, சின்முத்திரைக்கையராகி, ஞானுவுபவப் பொருளேச் சொல்லாமற் சொல்லினர். இறைவன் இங்ஙனம் தவத்திருக் கோலம் பூணவே உலகில் உயிர்கள் யாவும் ஆண் பெண் இணேவிழைச் சின்றித் துறவிகள்போல வாழ்ந்தன. அதனுல் உலகில் படைப்புக் குறைவ தாயிற்று. பல தேவயான்டுகள் கடந்தன. தேவர்களும் முனிவர்களும் . மக்களும் சூரபன்மனுதியர் செய்யும் துன்பங்களேத் தாங்காது அவதிப் பட்டனர். இந்தரன் இந்திராணியோடு திருக்கயில் சென்று விண்ணப்பிக்க லாம் என்று வந்தான். அங்கு இறைவன் தட்சிணுமூர்த்தியாக இருத்தலே யும், யாரையும் தரிசிக்க அநுமதிக்காததையும் நந்திபகவான் வாயிலாக அறிந்துகொண்டான்: சத்தியலோகம் சென்று நான்முக‰க் கண்டான்; தன்மினவி இந்திராணியைத் தேவகுருவாகிய விபாழபகவான் மினவியிடம் . ஒப்படைத்துவிட்டு, நான்முகனேடும் தேவர்களோடும் ஸ்ரீவைகுண்டத்தில்

திருமாலிடம் சென்ருன். 'தம் குறைகீக்கி அருளுக' என விண்ணப்பித்துக் கொண்டான். அதினக்கேட்ட திருமால், 'கமது பரம்பொருளாகிய சிவ பெருமான் ஆதிசத்தியாகிய உமாதேவியாரை மணந்தாலல்லது கமதுகுறை தீராது: ஆதலால் யோகியாயிருக்கும் பெருமான் போகியாதல்வேண்டும்; அதற்காக கம் குமாரணுகிய கருவேளயழைத்துக் காமபாணங்களே ஏவிச் சிவினப் போகியாகச் செய்வதே முதற்கண் செய்யவேண்டிய காரியம்' என்றனர்.

உடனே சத்தியலோகந்திரும்பிய பிரமன், தம்பியாகிய மன்மதின அழைத்துத் தேவர்கட்கு உபகாரமான இந்தக் காரியத்தை உன் உயிரே போனுலும் முடித்துவைக்கவேண்டியதுதான்' என்று வற்புறுத்தினன். மறுத்தால் சபிப்பேன் என்றும் அச்சுறுத்தினுன். பிரமனின் சாபுத்தால் வருர்துவதைக்காட்டிலும் பரமன் கோபத்திற்காளாவதே புண்ணியமும் கண்ணியமுமாகும் என்று எண்ணிய மன்மதன் மண்னி இரதியோடும். தோழன் வசந்த@ேடும் கயிஃக்குச்சென்ருன். மேற்குவாயில் வழியாக இறைவன் திருமுன்பு அடைந்தான்; கீணையை எய்தான். கண்ணுதற் பெருமான் சிறிது நெற்றிக்கண்ணே விழித்து மன்மதனே நோக்கினூர். அவன் சாம்பராளுன். இரதிதேவி புலம்பினுள். மதனன் அம்பெய்வதைக் காண வந்திருந்த பிரமன் முதலிய தேவர்கள் மன்மதன் எரிந்ததையும். மீட்டும் பெருமான் யோகத்திலிருப்பதையும் கண்டனர்; அஞ்சினர். திருக்கோபுர வாயிஃயடைந்து துதித்தனர். கிவபெருமான் நந்திதேவரைக்கொண்டு தேவர்களே அழைத்து 'நுங்குறை யாது? நுவலுக' என்றனர். தேவர்கள் சூரனுற்படுக் துன்பங்களேச் சொல்லிக்கொண்டனர். இறைவன் உமையை மணந்து உங்கள் குறையைப் போக்குவோம் என்றருளிச்செய்தனர். இந்தச் சமயம்பார்த்து. இரதிதேவியும் என்நாயகன் குற்றமற்றவன்: தேவர்கள் தூண்டவந்து விளக்கில் விட்டில்போலாயினுன்; என்2னக் காக்கவேண்டும் என்று விண்ணப்பித்தாள். பெருமான் 'திருமணக்கோலக்காலத்து அவீன உனக்குமட்டும் உருவாகவும் ஏண்யோர்க்கு மனத்திலுதிக்கும் அருவமாக வும் படைத்துத் தருவோம்` என்றனர். இரதிதேவியும் சொர்க்கம்சென்ருள். இறைவன் சனகாதியர்க்குச் சிவயோகத்திருந்து நற்கதியடைவீர்களாக என்று அருள்செய்து அனுப்பிவிட்டு. பார்வதிதேவியின் தவச்சிறப்பைக் காண, கிழவேதியர் உருத்தாங்கி இமயஞ்சென்ருர்; இறைவியின் மன உறுதியை உலகிற்கு உணர்த்த வாதாடினூர்; இட்பாரூடராக உண்மை வடிவைக்காட்டி 'உமையே! ஒன்றுக்கும் அஞ்சாதே; நாம் நாளேயேவந்து

மணஞ்செய்து மகிழ்விப்போம்' என்று இருவாய்மலர்ந்தருளினர். பார்வதி யும் தவத்தை முடி,த்தாள். இமவான் பார்வதியை அழைத்துக்கொண்டு அரண்மீன சென்ருன்.

இறைவன் பெண்பேசுவதற்காக அகத்தியர் புலத்தியர்முதலான தேவ இருடிகள் எழுவரையுமனுப்பூனர். அவர்கள்வர்து மணம்பேசிமுடி த்தனர். இம்வான் தேவத்தச்சணேக்கொண்டு அரண்மனேயையும் இமாலயத்தையும் அலங்கரித்தான். எல்லா ஏற்பாடுகளும் விரைந்து நடந்தன. இமவான் திருக் கயிலேக்குச் சென்று நந்தியெம்பேருமான் ஆணேயின்வண்ணம் உள்ளே புகுந்து பங்குனி உத்திரத்திருளளாகிய இன்று என் மகள் உமையை டணந்துகொள்ளவேண்டும்' என்று விண்ணப்பித்துக்கொண்டான். சிவ பெருமானும் திருமணக்கோலத்துடன் தேவர்களும் பிறரும் புடைசூழ இமயத்திற்கு எழுந்தருளினர். மணமண்டபத்து வீற்றிருந்தார். பார்வதி இலக்குமியும் சரஸ்வதியும் புடைவர, இர்திராணி அடைப்பைதாங்க, கங்கை சாமரம்வீச. மணமண்டபத்தில் எழுந்தருளினூர். பிரமன் சடங்குமுறை காட்டிஞர். இமவான் தன்மகளது கையை எடுத்து உலகெலாமுடைய ஒரு பரம்பொருளின் கையில் வைத்துத் தாரைவார்த்துக் கொடுத்தான். தருமணக்கோலப் பெருமானேயும் பெருமாட்டியையும் எல்லாரும் வணங்கி விடைபெற்றுச் சென்றனர். இரதிதேவியும் வணங்கித் தன் கணவினப் பெற்ருள். இறைவன் போகியாயிருந்து எல்லா உயிர்களுக்கும் போகத்தை நல்கினுன். உலகும் போகத்தில் ஆழ்ந்தன; இன்புற்றன.

### முருகன் திருவவதாரம் :

திருமணமாகிப் பல நாட்கள் சென்றும். இறைவன் ஒரு குமாரீனத் தந்தருளாமையால் கவீலயுற்ற பிரமன் முதலான தேவர்கள், நிகழ்ச்சியறிந்து வரும்படி வாயுவைத் தூதாக அனுப்பீனர். வாயு, நந்திதேவர் ஆண்யால் சிவபெருமாணக் காணமுடியாமல் திரும்பி வந்தான். தேவர்கள் தாங் களே திருக்கயில் சென்று சிவபெருமாணத் தரிசித்துத் தங்குறைகளே கிண்ணப்பித்துக் கொன்டனர். இறைவன் அருள்கூர்ந்து ஈசான முதலான ஐந்து முகங்களோடு அதோமுகமாகிய ஆருவது திருமுகத்தையுங்கொண்டு எழுந்தருளியிருந்து. ஆறு முகங்களின் நெற்றிக்கண்கள் ஆறிலிருந்தும் தீப்பொறிகளேத் தோற்றுவித்தருளினர். அப்போறிகளின் வெய்மையைத் தாங்காது உலகமே உலேந்தது. கடல்கள் வற்றின, பூமி பிளந்தது. ஆனுல் பொறிகள் எவ்வுயிர்க்கும் துன்பம் விளேவிக்கவில்ஃ; அச்சுறுத்தின. உமா தேனியாரும் திருவுளங்கலங்கித் தம்கோயிஃகோக்கி ஓடிரை. தேவர்கள் சிதறியோடினர்.

பெருமான் தம்முடைய திருமுகங்கள் ஐந்தையும் மறைத்து ஒரு திருமுகத்தோடு எழுந்தருளியிருந்து. உலகெங்கும் பரவிய பொறிகளேத் தம் திருமுன்னர் வரும்வண்ணம் பணித்தார். இறைவன் வாயுதேவனேயும் அக்கினிதேவணேயும் பார்த்து, 'இப்பொறிகளேச் சரவணத்தில் கொண்டு சேர்க்க எனக்கட்டளேயிட்டனர். வாயுதேவன் முதற்கண் அப்பொறிகளேத் தாங்கிச்சென்ருன். ஆற்ருமல் அக்கிவியிடம் தந்தான். அவனும் சிறிது தூரம் சென்று ஆற்ருது கங்கையில் உய்த்தான். கங்கை வற்றியது. பின் இறைவன்கரு‱யினுல் கங்கைபெருகச் சரவணப்பொய்கையில் கொண்டு -சேர்த்தது. தேவர்கள் சரவணப்போய்கையைக் காத்து நின்றனர். அப் போது அருவமாய் உருவுமாக அநாதியாய்ப் பலவாய் ஒன்றுய் பிரமமாய் கின்ற சோதிப்பிழம்பு ஆறு முகங்களும் பன்னிரு கரங்களும்கொண்டு முருகளுக உதித்தார். அப்போது மங்களவோலிகள் வானத்து எழுந்தன. தேவர்கள் மலர்மாரிபெய்தனர். அசுரர்களுக்குத் தி நீமித்தங்கள் தோன்றின. முருகக்கடவுள் ஆறு இருமுகங்களுடன் செந்தாமரைமலர்மீது வீற்றிருந் தருளினர். தேவர்கள் கார்த்திகைமாதர் அறுவரையும் பார்த்து, முருகணே வளர்க்குமாறு பணித்தனர். முருகன் ஒரு திருமுகமுடைய ஆறு குழங்தை யாக, அம்மாதர்கள் அறுவரும் பாலூட்டி வளர்த்தனர். முருகக்கடவுள் குழந்தைமைக்கேற்பப் பாலுண்டு, பல திருவினேயாடல்களேப் புரிந்தனர்; சிறுகுறும்புகள் பல செய்தனர். இவற்றைக்கண்டு தேவர்களும், கார்த்திகை மாதர்களும் களித்தனர்.

## துணேவர்கள் வருதல் :

தீப்பொறிகளின் வெம்டையாற்ரு து எழுக்தோடியபோது உமாதேவி யாரின் பாதச்சிலம்புகள் தெறித்தன. அவற்றின் பரற்கற்களாகிய நவமணி கள் சிதறின. ஒவ்வொரு மணியிலும் உமையம்மையின் கிழல் பட்டது. அம்மணிகளிலிருந்து நவசக்திகள் வெளிவந்தனர். இறைவணே விரும்பினர்: கருவுற்றனர். இதனேக்கண்ட இறைவி இச்சூலோடு நெடுங்காலம் வருந்துக எனச் சபித்தார். நவசக்திகளும் வியர்க்க விருவிருக்க சின்றனர். இவர்கள் வியர்வையிலிருந்தும் ஒரிலக்கம் வீரர்கள் தோன்றினர். அவர்கள் நாடோ நும் இறைவணே வணங்கித் தொண்டுபுரிந்து வந்தனர். கருணே கிறைந்த



ஸ்ரீ கிரவுஞ்சபேதனர்

பெருமாட்டியின் ஆண்யின்வண்ணம் நவசக்திகளுள் மாணிக்க வல்லி வீரவாகு தேவரையும். முத்துவல்லி வீரகேசரியையும். புட்பராகவல்லி வீரமகேந்திரரையும், கோமேதகவல்லி வீரமேகேச்சுரரையும், வைடுரியவல்லி வீரபுரந்தரரையும், வைரவல்லி வீரராக்கதரையும். மரகதவல்லி வீரமார்த் தாண்டரையும், பவளவல்லி வீராந்தகரையும். இந்திரநீலவல்லி வீரதிரரையும் பெற்றனர். பிறந்த நவவீரர்களும் தம்மன்னேயரையும், உமாதேகியரையும் வெபெருமாண்யும் வணங்கி நீன்றனர். சிவபெருமான் அவர்களுக்குத் தனித்தனியே வாள் முதலிய படைக்கலங்கள் வழங்கி, ஓரிலக்கம் வீரர்களுடன் கலந்து நீங்களும் நமது முருகனுக்கு ஏவல் புரிக என ஆண் வழங்கினர். அவர்களும் அங்ஙனமே சிவப்பணி தலேகின்றுர்கள்.

### ஒருருவானது :

இங்ஙனம் ரிகமுராட்களில் ஒருரான் சிவபெருமான் உமையம்மை யாருடன் முருகணக் காணச் சரவணப்போய்கைக்கு எழுந்தருளினர். முருகன் தமது தந்தையாரை நோக்கி மனமகிழ்ந்தார்; முகமலர்ந்தார். இறைவன் ஆண்யின்வண்ணம் உமாதேவியார் இடபவாகனத்திருந்து வீரைந்து இறங்கிப்போய் ஆறு திருவுருவங்களேயும் இருகையாலும் வாரி யணத்து ஒருருவாக்கினர். அதுமுதல் முருகனுக்கு 'கந்தன்' என்ற நாமம் உண்டாயிற்று. உமாதேவியார் தம் திருமுஃப்பாஃப் பொற்கிண்ணத்துக் கறந்து ஊட்டினர்; இறைவன் திருமுன் கொண்டுசென்றனர். இறைவன் இடிபவாகனத்தில் இடமருங்கு உமையவளும், இடையில் முருகனுமாக இருந்து சோமாஸ்கந்தமூர்த்தியாகத் திகழ்ந்தார். தேவர்கள் இக்கோலத் தைக் கண்டு வாழ்த்தினர். இறைவன் கார்த்திகைமாதர்களுக்கு அருள் வழங்கி, 'நம்மகன் உங்களால் வளர்க்கப்பெற்றமையின் கார்த்திகேயன் என்ற நாமத்தேரு விளங்கட்டும்; கார்த்திகை நாட்களில் முருகளே வழிபடு வோர்க்கு இருமைப்பயனேயும் தந்து முத்தியையும் அளிப்போம்' என்று திருவாய்மலர்ந்தருளினுர்.

பராசரமுனிவரால் சாபமெய்திச் சரவணப் பொய்கையிலே மீன்க ளாய்க்கிடந்த குமாரர்கள் ஆறபேரும் உமாதேவியாரின் பாலேயுண்ட புண்ணியத்தால் சாபரீங்கிச் சிவபெருமான் ஆணேவண்ணம் ஞானஸ்கந்தர் உபதேசம் பெறுவதற்காகத் திருப்பரங்குன்று சென்றனர். ஏணேய தேவர் களும் அவரவர்கள் இருப்பிடம் ஏகினர். இறைவன் திருக்கயிலேக்கு எழுந்தருளினுர்.

# முருகன் திருவிளயாடல் :

முருகன் திருக்கயிலேயில் வீற்றிருக்கும்போது யாவரும் வியக்கப் பற்பல திருவியோடல்களேப் புரிவார். அவர் செய்யும் விளேயாடல்கள் யாவும் தெய்வத்தன்மையை விளக்குவனவாக இருந்தன. வியந்த உமை யம்மையார் முருகன் பெருமையைச் சிவபெருமான் வாயிலாகச் செவி மடுத்து. இவன் பெருமை மாகிலத்து மன்னுயிர்க்கெல்லாம் இனிதாதலே எண்ணி உளம் பூரித்து வீற்றிருந்தார். முருகன் இருவினயாட்டு உலகெங் கும் சிகழ்வதாயிற்று. மலேகள் இடம் பெயரும். கடல்கள் ஒன்ருகும். சந்திரன் சூரியமண்டலத்திருப்பான். சூரியன் சந்திரமண்டலத்திருப்பான். இத்தகைய பற்பல வீள்யாடல்களே அவர் புரிந்தார். மக்கள், உலகமில மாற்றத்தைக்கண்டு அஞ்சினர். தேவர்கள் இது அசுரர் செய்கையேயாகும் என்று அஞ்சி நான்முகனிடம் சென்றனர். நான்முகன் தேவர்களினவரை யும் அழைத்துக்கொண்டு மேருமஃயிலிருக்கும் இந்திரனிடம் சென்று தெரிவித்தனர். முருகன் இளமுருககை ஒரு திருமுகத்துடன் அங்கும் தோன்றி மேரும‰யை அசைத்தார். கொடுமுடிகளேப் பறித்து வீசிரைர். இந்திரன் முதலிய தேவர்கள் இச்செயலேயறிந்து இவருடைய திருமேனியின் தெய்வ ஒளியில் ஈடுபட்டு 'அசுரர்களும் யாரும் செய்யமுடியாத இந்தப் பேராற்ற‰யுடையவன் இவனே! இவன் இளஞன் அல்லன்: அசுரரினும் கொடியன்; இவனேடு அண்வரும் சண்டையிடுவோம்' என்று எண்ணித் தத்தம் ஊர்திகளில் ஏறிப் படையெடுத்து வந்தனர்: பொருதனர். யாவரும் அழிந்தனர். இந்திரன் முருகனுடைய ஒருகணேக்கு ஆற்ருது வீழ்ந்தான். முருகப்பெருமான் தனிவீரதைப் போர்க்களத்து உலாவினர்.

வியாழபகவான் நாரதமுனிவர் வாயீலாக கிகழ்ச்சிகளேயறிக்து விரைங் தோடிவந்து முருகணே வழிபட்டு இறந்த தேவர்களே எழுப்பித்தந்தனர். முருகன் தமது விசுவருபதரிசனத்தைத் தேவர்களுக்குக் காட்டியருளினர். தேவர்கள் அவ்வுருவத்தை முழுதும் காணலாற்றுது 'பெருமானே! பேருருவைக் காட்டியதுமட்டும் போதாது: அதணேக்காணும் ஆற்றலேயும் எமக்கு அருஞதல் வேண்டும்' என வேண்டிக்கொண்டனர். முருகன் அவ்வாறே அவர்களுக்குக் காணுங்கண்ணே அளித்தார். தேவர்கள் கண்டு போற்றிப் புகழ்ந்தார்கள். பின் முருகன் ஆறுமுகங்களுடைய பண்டைத் இருக்கோலங் காட்டி ஆட்கொண்டார். இந்தரன் 'கருணேக்கடலே! கந்தப்பெரும! அகரர்களே யழித்துத் தேவர்களேக்காத்து விண்ணுலகாட்கியைத் தேவரீரே செய்தருளவேண்டும் ' என வேண்டிக்கொண்டான். முருகப்பெருமான் இந்திரண கோக்கி 'கீ நடக்குத்தந்த அரசை நாம் உனக்கு வழங்குகிரேம்; நாம் சேனுபதியாவோம்; கீங்கள் சேண்களாக இருங்கள்; அவுணர்களே வென்று அமரர்க்கு ஆக்கமளிப்போம்' என்று கூறி, முருகன் தன்திருகினே யாடலால் முறைபிறழ்ந்த உலகை முன்னேய சிலேயெய்தத் திருவுளம்பாலித் தார். அங்ஙனமே ஆபிற்று. இந்திரன் திருக்கமிலேமலேச்சாரலில் உள்ள ஒரு மலேயில் ஆலயம் அமைத்து. இங்கு எழுந்தருளி எமது பூசையை ஏற்றருள வேண்டும் எனப் பணிந்தான். முருகன் அவ்வண்ணமே எழுந்தருளிப் பூசையேற்றருளினர். அவர் எழுந்தருளியிருந்த இடம் கந்தவெற்பு என வழங்கப்பெற்றது. முருகன் கந்தவெற்பில் நவவீரர்களும் இலக்க வீரர்களும் பூதகணங்களும் புடைகுழ வீற்றிருந்தருளினர்.

## பிரணவ உபதேசம்:

நாரதமுனிவர் ஒரு யாகம் செய்தனர். அந்த யாகத்தில் ரிகழ்ந்த மந்திரலோபம் காரணமாக அவர் நீனப்பிற்குமாருக ஓர் ஆடு தோன்றி உலகையே கலக்கிற்று. தேவர் முதலிய அனேவரும் அஞ்சினர். தேவர்கள் வேண்டுகோளின்படி முருகன் ஆட்டுக்கடாவை அடக்கித் தமது வாகன மாகக் கொண்டார். பின்னர் முருகன் அருளால் நாரதர் வேள்வியை இனிது முடித்தார். அது முதல் ஆட்டுக்கடாவை வாகனமாகக்கொண்டு முருகன் மூவுலகங்களிலும் உலாவருவார். இங்ஙனம் கிகழுங்காஃவில் ஒருபோது. திருக்கயில்சென்று சிவபெருமாண வணங்கிவரும் தேவர்கள் முருகளேயும் வழிபட்டு அருள்பெற்றுச் செல்வார்கள். புரமன்மட்டும் வீழ்ந்து வணங்காமல் கைகூப்பி நின்ருன். பிரமதேவன் மனத்திலுள்ள ஆணவத்தடிப்பையறிந்த முருகன் சிருட்டித்தொழில் செய்யும் உனக்கு வேதம் வருமா? வருமாயின் ஓரிருக்கு ஓதுக என்றனர். பிரமன் ஓம் என்று தொடங்கிணுன். 'போதும் இதன் பொருள் யாது?' என்று கேட்க அவன் விழித்தான். 'இதுகூடத் தெரியாத நீ சிருட்டிப்பது எப்படி?' என்று நாலுதஃயும் குலுங்கக்குட்டிக் கந்தவெற்பின் ஒருசாருள்ள சிறை யில் அடைத்துச் சிருட்டித்தொழிலேத் தாமே செய்தனர். இதினபறிந்த இருமால் பிரமனே விடுவிக்க எண்ணிச் சிவபெருமானிடம் விண்ணப்பித்துக் கொண்டார்.

சிவபெருமான் நந்திதேவரை முருகளிடம் அனுப்பி அயீனச் சிறை விடுக எனப் பணித்ததாகத் தெரிவித்துவருக என்றனர். நந்திதேவர் முருகப் பெருமான் உடம்படாமையைக்கண்டு ஓடிப்போய்ச் சிவபெருமானிடம் செரிவீத்துக்கொண்டார். சிவபெருமான் புன்முறுவல்பூத்து இடபத்தில் எறிக் கந்தவெற்பை அடைந்து, அயினச் சிறைவீடுசெய்வீத்து 'மைந்த! பிரணவப்பொருள் உனக்குத் தெரியுமோ? தெரிந்தாற் சொல்க' என்றனர். முருகன் அவர் இருச்செவியில் பிரணவப்பொருளேச் சொன்ஞர். கேட்டு உளமகிழ்ந்த ஞானநாயகராகிய சிவபெருமான் இருக்கயிலேயையடைந்தார். முருகன் வீரர்களும், பூதகணங்களும் புடைசூழக் கந்தவெற்பில் எழுந் தருளி உலகம் உய்யும்வண்ணம் அகத்தியர்க்குப் பிரணவப்பொருள் உப தேசித்து வீற்றிருந்தார். அப்போது திருமாலின் புத்திரிகளாகிய அமிர்த வல்லியும் சுந்தரவல்லியும் 'எம்மை மணந்துகொள்ள வேண்டும்' என்று விண்ணப்பித்தனர். முருகன் 'தேவகாரியம் சிறிதுளது; அதின முடித்து வணிக்கும் பிரனம் சிறிதுளது; அதின முடித்து வணர்க்கு மகளாக இரு; சுந்தரவல்லியாகிய நிறிவர்கள் கேவடிர்களிடத்தே வளர்க்கு கொண்டிரு' என்றருளிச்செய்தார்.

## தாரகன் வதை:

அசுரர்கள் கொடுமைக்காற்று து சிவபெருமானிடம்சென்று 'எத்தனே யுகமாக நாங்கள் அவதியுறுகின்ரேம்; அருள்செய்யவேண்டும் இந்திரன் விண்ணப்பித்துக்கொண்டான். சிவபெருமான் தம்மிடையில் இருந்த முருகணேரோக்கி அசுரர்களே வென்று. சூரீனயடக்கி, தேவர்கள் துன்பத்தை நீக்கி, உலகில் வைதிக சைவ நெறியைப் பாதுகாத்து வருக என ஆணதந்து பதிடுஞரு உருத்திரர்களேயும் தோமரம். கொடி, வில். வாள், குலிசம், அம்பு, அங்குசம், மணி, தாமரை, தண்டம், வில், மழு என்ற படைக்கலங்களாக்கி முருகனுடைய திருக்கரங்களிலே தந்து, வேலாயுதம் ஒன்றையும் படைத்து. அதன் பெருமைகளேயும் உணர்த்தித்தந்தனர். மேலும், இலக்கத்தொன்பது வீரர்களேயும், முருகனுக்குத் துணேயாகச் செல்லுக எனப் பணித்தருளிஞர். பூதகண நாதர்களேயும் பூதங்களேயும் உடனனுப்பியருளினர். பேராற்றல் வாய்க்த இலக்கம் குதிரைகள் பூட்டப் பெற்ற தேரொன்றையும் படைத்துக்கொடுத்து, 'இதில் ஆரோகணித்துச் சென்று வருக' என ஆணே வழங்கினர். முருகன் தேரேறிக் கணங்கள் புடைசூழப் பூமியைரோக்கிப் புறப்பட்டார். தேவர்கள் சூரன் ஒழிர்தான் என்று துள்ளினார்: ஆர்ப்பாித்தனார்.

முருகக்கடவுள் வரும் வழியில், மாயைவல்லதும், சூரபன்மன் கடைசித்தம்பி தாரகனுக்கு உறைவிடமானதும் ஆகிய கிரௌஞ்சமலே எதிர்ப்பட்டது. இந்தரன் கலங்கினன். நாரதமுனிவர் அந்த மஃலயின் ஆற்றஃயும், தாரகன் கொடுமையையும், அவணேக் கொன்ருல் அவன் அண்ணணுகிய குரணேக் கொல்வதின் எளிமையையும் எடுத்து விண்ணப் பித்தனர். முருகக்கடவுள் வீரவாகுதேவரை கோக்கி 'நீ இலக்கத்தெட்டு வீரர்களேடு தாரகன் தஃநைகரமாகிய மாயாபுரிக்குச் சென்று அவணே வென்று வருக' என்றனுப்பினர். தாரகன் ஏழு வீரர்களோடும் போர்புரிந்து மாயத்தால் அவர்களேத் தோற்கடித்தான். வீரவாகுதேவர் எதிர்த்தார். அவரோடு கேராகப் போர்செய்ய ஆற்றுது தன் தேரைவிட்டு இறங்கி ஓடினன். வீரவாகுதேவர் அவன்மிது படைக்கலம் செலுத்துதல் போர்ப்பண் பன்று என்றெண்ணித் துரத்தினர். தாரகன் கிரவுஞ்சமஃயின் குகைக்குன் ஓடி ஒளிந்தான். வீரவாகுதேவரும் பின்தொடர்ந்து சென்ருர். மஃ மாயத் தால் அவரைச் சிறைப்படுத்தியது.

இந்நிகழ்ச்சியை நாரதர் வாயிலாக அறிந்த முருகன் தாமே சென்று தாரகஞேடு பொருதார். தாரகன் அளவிலா வஞ்சகப்போரைச் செய்ய அவை அறுமுகக்கடவுளின் ஞானப்போரின் முன் பயனற்றன. முருகன் ஞானசக்தியாகிய வேலே ஏவி. கிரவுஞ்சத்தைத் துரேத்து வீரர்களே விடுவித் தார். தாரகணேக் கொன்ருர். தேவர்கள் இந்த முதல்வெற்றியைப் போற்றிப் புகழ்ந்து பூரித்தனர். முருகன் போர்க்களத்தில் இறந்துபட்ட பூதகணங்களே எழுப்பிப் போர்க்களத்தைவீட்டு நீங்கினர். தேவசிரியை அடைந்தார். தேவர்கள் அங்கே ஒரு தேவாலயம் சிருமித்து. அதில் முருகணே எழுந்தருளச் செய்து பூசித்தனர். முருகப்பேரான் அணவர்க்கும் அருள் வழங்கினர்.

மாயாபுரியில் தாரகன் இறந்ததும், அவன் மகன் அசுரேந்திரன் அழுது புலம்பிக்கொண்டே, தன் தந்தை இறந்தசெய்தியைச் சூரனிடம் தெரிவிக்க வீரமகேந்திரபுரம் சென்ருன். சூரபன்மனிடம் தெரிவித்துக் கொண்டான். சூரபல்மன் சினந்து 'யானே சென்று என் தும்பியைக் கொன்ற ஆறுநாட்பாலகணே அழித்துவருவேன்' என்று படைகள் புடை சூழப் போருக்குப் புறப்பட்டான். அப்பொழுது அமோகன் என்னும் அமைச்சன் ஒருவன் 'மாற்ரூர் வலியறியாது தாங்களே போருக்குச் செல்ல லாகாது; சிறந்த வீரணப் படையோடு அனுப்பி அறிந்துவரச் செய்க' என கிண்ணப்பித்தனன். அவ்வாறே சூரன் கோபந்தணிந்து. பகன். மயூரன், சேனன், சக்ரவாகன் முதலிய ஒற்றர்களே அனுப்பிவிட்டு இனிமையாக அரசுசெலுத்தி விற்றிருந்தான்.

# திருசெந்திலில் எழுந்தருளுதல்:

தேவகிரியில் எழுந்தருளியிருந்த குமாரக்கடவுள் இருக்கேதாரம், காசி, ஸ்ரீபருப்பதம், இருவேங்கடம். இருக்காளத்தி, சிதம்பரம் முதலான தலங்களில் எழுந்தருளியிருந்து, பீன் குமாரபுரியென வழங்கும் இருச்சேய்னு லூரை அடைந்தார். அங்கே இந்தரன் தேவத்தச்சணேக்கொண்டு ஒரு நகரை சிருமித்து அதில் எழுந்தருளும்வண்ணம் வேண்டிக்கொண்டான். முருகப்பெருமான் அவ்வாறே எழுந்தருளினர்.

இப்படி இருக்கும்போது சீகாழியீலுள்ள வனதேவதையொன்று இந்திரனிடம் வந்து 'தேவரரசே! அன்று என்னிடம் அளிக்கப்பெற்ற அரசு யாரின் ஆபரணங்கள் இதோ இருக்கின்றன: பெற்றுக்கொள்க' என்று கொடுத்துப்போயது. அவற்றைக் கண்டவுடன் இந்திரனுக்கு விரகதாபம் மிகுவதாயிற்ற. இரவு முழுதும் வருந்தின். கதிரவன் எழுந்தான். காமக் கொடுமை தணிந்தது. நீராடித் தூய்மையுடன் முருகவேள் இருமுன்பு வந்தான். முருகவேள் 'இந்திரனே! யாம் சிவபெருமானே வழிட்ட விரும்பு கிரேம்; ஆவனசெய்க' என்றருளினர். அவன் அவ்வாறே செய்ய முருகன் சிவாகமகேறிப்படிச் சிவபெருமானேப் பூசுத்தார். வணங்கித் துதித்தார். சிவபெருமான் இடபாகுடராக எழுந்தருளினர். யாவரும் மனமுருகிப் போற்றினர். அவர்கள்யாவருக்கும் இறைவன் அருள்புரிந்து முருகனுக்கு உருத்திர பாசுபதம் என்னும் வலிமை பொருந்திய படையொன்றையும் அளித்தனர்.

பின்னர் முருகவேள் அங்கிருந்தும் எழுந்தருளி, பல தலங்கீனயும் வணங்கிக்கொண்டு பாலேவனத்தைக் கடந்து, பரங்குன்றை அணுகிய போது பராசரமுனி குமாரர்கள் வந்து வணங்கினர். அவர்களுக்கு ஞானே பதேசம் செய்து, கூடவே வரும்படிப் பணித்து, திருச்செங்குன்றாரை வழிபட்டு, திருச்செந்தூரை அடைந்தார். அங்கே தேவத்தச்சன் நிருமித்த திருக்கோயினிலே பூதகணங்கள் புடைசூழ வீற்றிருந்தார். வியாழபக வான நோக்கிச் குரபன்மனுதியர்களுடைய வரலாறுகளேக் கூறுக எனப் பணித்தார்.

#### சூரபன்மன் ஆட்சி :

வியாழபகவான் கூறத்தொடங்கினூர்: அசுரேந்திரன் மகளாகிய மாயை சுக்கிரனுபதேசப்படி காடுபரை மயக்கிப் புணர்ந்து சூரபன்மன். சிங்கமுகன். தாரகன். அசமுகி என்ற நான்கு மக்களேயும், இரண்டுலட்சம் வெள்ளம் அசுர சேன்யையும் பெற்ருள். மூவரும் ஏன்ய அசுரர்களும் தாய்தர்தையர்களேக்கண்டு வணங்கின்று 'யாங்கள் செய்யவேண்டியது என்ன?' என்றபோது, காசிபர் முப்பொருளிலக்கணத்தையும், பேரின்ப நெறியையும், தவத்தின் சிறப்பையும் உணர்த்திஞர். மாபை, 'பிறவிப்பயன் கல்வீயும் செல்வமுமே; அவ்விரண்டி லும் சிறந்தது செல்வமே; அதீன வேள்விகள் செய்தாயினும் அடைதல் வேண்டும்; தேவர்கள் உங்கள் பகைவர்; அவர்களே வெல்லுதல்வேண்டும்; அதற்குரிய வகையில் யாகங்களே செய்தாயினும் அடைதல் வேண்டும்; அதற்குரிய வகையில் யாகங்களே செய்தாயினும் அடைதல் பேண்டும்; அதற்குரிய வகையில் யாகங்களே செய்தாயினும் படுதேசித்தாள். தாயின்சொற்படி சூரன் உத்தர குருவில் யாரும் செய்தற்கரிய பெரியயாகஞ்செய்து, யாகத்தியில் தன்னயே ஓமஞ்செய்து, இறைவனதருளால் மீட்டும் உயிர்பெற்று, ஆயிரத்தெட்டு அண்டங்களேயும் நூற்றெட்டுச்சதர்யுகம் அரசாளக்கூடிய ஆற்றலேயும், இறைவனுடைய சக்தியன்றி வேறு யாராலும் வெல்லமுடியாத வலிமையையும் பெற்ருன்.

குருவாகிய சுக்கிராசாரியரும். சூரபன்மணுதியர்க்கு, 'பாசம் உண்டு என்பது பொய்; பதியும் பசுவும் ஒன்றே; இறைவன் வீளேயாட்டாக மாயாகாரியமாகிய உடல்களிற் கலந்திருப்பா; ரல்வினே தீவினே புண்யம் பாவம் அணத்தும் பித்தை: முத்தியும் அப்படியே: கீயே பிரமம் என்று கினே; யாரும் உன்னேகிடப் பெரியவர்களல்லர்; எல்லாரையும் வென்று என்றும் நீங்கா ஆனந்தத்துடன் வாழ்க' என்று உபதேசித்தார். சூரபன்மன் 'குருளதா! எனக்குரிய ஆயீரத்தெட்டண்டங்களேப்பற்றிய வரலாறுகளும் விளங்கக் கூறுக' என்று வேண்ட. அவ்வாறே அண்டகோச வரலாற் றையும் அறிவித்தார். சூரபன்மன் அசுரசேணேக்கடல் புடைசூழ. தாபை வணங்கி, குருதேவரை வணங்கி, தாய்தந்த இந்திரஞாலத்தேரின்மேல் ஏறிக் கொண்டு இக்விசயம் செய்யப்புறப்பட்டான். குபேரணே அடிமையாக்கி, விண்ணுலகைக் கொளுத்தி, சயந்தீனச் சிறைப்படுத்தி, அக்கினியை ஏவல ைக்கி, யமனே ஆட்படுத்தி, மற்றத் திக்குப்பாலகர்களேயும் வென்று. திருமாலுடன் பொருது, தாரகன் அவர் ஏவிய சக்கராயுதத்தைக் கழுத்தணி யாகப்பெற அவரால் பாராட்டப்பெற்று. சத்தியலோகம் மகலோகம் தவலோகம் சனலோகம் எல்லாவற்றையும் வென்று, வைகுண்டம் கடந்து, சிவலோகம் சென்று, சிவபெருமானே வணங்கி அருள்பெற்று, பிற அண்டங்களேயும் கண்டு. அண்டபித்திகை வழியாகக் சுவர்க்கஞ் சென்ருன்.

இவ்வண்ணம் தன் மகன் மகன் வீராதிவீரகை விளங்குவதையறிந்த அசுரேந்திரன் சுக்கிரன் வாயிலாகச்சென்று, சூரபன்மீனக்கண்டு பாராட்டி அளவனாவி மகிழ்ந்தான். பின்பு சூரபன்மன் அசுரசேண்கள் புடை சூழப் பூமிக்குத் திரும்பினுன். தேவர்கள் அணவரும்வந்து கண்டு சென்றனர். பின் சூரபன்மன் சுக்கிராசாரியர் திட்டப்படி, தேவத்தச்சீணநோக்கி கடில அகழியாக அமைத்து வீரமகேந்திரபுரம் என்னும் அழகிய பெருநகரத்தைப் படைத்து. அதீனச்சூழ எட்டுத்திசைகளிலும் ஏமபுரம், இமயபுரம், இலங்கா புரம், நீலபுரம். சவேதபுரம், அவுணர்புரம், வாமபுரம், பதுமபுரம் என்னும் எட்டு நகரங்களேயும் அமைத்துத்தருக; என்தம்பி சிங்கமுகனுக்கு வடகடலின் நடுவில் ஆசுரம் என்ற நகரையும், தாரகனுக்கு ஏமகூடமலேக்குப் பக்கத்தில் மாயாபுரம் என்ற நகரையும் விரைவில் அமைக்க' எனப் பணித்தான்.

குரபன்மன், வீரமகேந்திரபுரத்தில் உள்ள தனது அரண்மின்மேல் தேவர்கள் துதிக்க அசரர்கள் வணங்கிமகிழச் சிம்மாசனம் ஏற்னன். தேவர் களுக்குத் தகாதபணிகளேத்தந்து செய்ய வற்புறுத்தினை. இவ்வாறு அவன் அரசுசெய்யுங்காலே, தேவத்தச்சன் மகளாகிய பதுமகோமன்யை மணம் புரிந்துகொண்டான். யமன்மகள் விபுதை என்பாளேத் தம்பி சிங்கமுகனுக்கும், நிருதியீன் மகள் சவுரியென்பாளேத் தாரகனுக்கும் மணம்புரிந்துவைத் தான். தம்பிமார்கள் இருவருக்கும் இரண்டு இரண்டுகோடி வெள்ளம் அசுர சைனியங்களே அளித்து, அவரவர்கள் நகரிசெல்லப் பணித்தான். சேனுபதி யர்களேத் தம்மாணேயைக்கொண்டு செலுத்தும்படி ஆங்காங்கேரிறுவினுன். தான் வீரமகேந்திரபுரியிலிருந்து துர்க்குணன், தருமகோபன், துன்முகன், சங்கபாலன், வக்கிரபாலன், மகிடன் முதலான மந்திரிமார்களுடனிருந்து குவர்கள் துதிக்க, முனிவர்கள் வாழ்த்த, திருமால் நான்முகன் முதலியோர் நல்லனவேகூற அரசுசெலுத்தினை.

இங்ஙனம் கடத்திவருகளில் இவனுக்குப் பானுகோபன், அக்கினி முகன், இரணியன், வச்சிரவாகு என்ற மக்கள் பிறந்தனர். தம்பி சிங்கமுக இக்கு அதிசூரனும், நூறு புத்திரர்களும் பிறந்தனர். தாரகனுக்கு அசுரேந் திரன் பிறந்தான்.

சூரன் தங்கையாகிய அசமுகி என்பவள். முனிவர்கள் தவத்தை அழித்து இஷ்டம்போலத் திரிந்துவந்தாள். ஒருநாள் துருவாசமுனிவரை



ஸ்ரீ சிகிவாகனர்

அவள் வலிக்துகூடி கில்வலன் வாதாப் என்ற மக்கன் இருவரைப் பெற்ருள். இப்படி இவர்கள் குடும்பம் பெருக ஆண்டுவருங்காலத்தில். குரபன்மன் இந்திராணியைக் கவர்க்குவர எண்ணி, இந்திரணச் சிறையீடுக என்று தனது சேரைபதிக்குக் கட்ட ஊயிட்டான். சேரைபதி கவர்க்கம் சென்று இந்திரண்டிம் இந்திராணியையும் காணுது இரும்பிவந்தான். இச் செய்தி அறிந்த குரபன்மன் ஒற்றர்களேக்கொண்டு அவர்கள் இருக்கும் இடத்தை அறிந்துவரச் செய்தனன். சீகாழியில் மூங்கில்வடிவாக இந்திரன் மறைந்திருந்தான். ஆகவே இருக்குமிடம் அறியப்படாமையால் சூரன் பூவுலகில் மழைபெய்யாதொழிக என ஆணேயிட்டான். அதனைல் நந்தவனம் வாடியது. இந்திரன் வருந்தினன். இறைவனது ஆணேயின்வண்ணம். காகவடிவங்கொண்ட கணபதியால் காவிரி பெருகிவர, நந்தவனம் செழித் தது. இந்திரன் மகிழ்ந்து சிவபூசை செய்துகொண்டு சீகாழியிலிருந்தான்.

குரன் ஆட்சிக்கொடுமையால் அவதியுற்ற தேவர்கள் தம்மரசணத் தேடிக்கொண்டுவக்து சீகாழியில் கண்டு தமது நிலேயைக் கூறிஞர்கள். இந்திரன் மிகவருந்தி 'எல்லோரும் கயிலேசெல்வோம்; கண்ணுதற் பெரு மானிடம் விண்ணப்பிப்போம்' என்ருன், அவ்வாறே அனேவரும் சென்று கயிலயில் காவல்செய்கின்ற நந்தியெம்பெருமான் ஆணேயின்வண்ணம், மோகியாயிருக்கும் பெருமான் திருவருள் சுரக்கும்வரை இங்கிருப்போம் என்று ஒருபுடை காத்திருந்தனர்.

எங்கும் தன்னிஷ்டம்போலச் சுற்றிவரும் அசமுகி ஒருகாள் சீகாழியில் இந்திராணியைக் கண்டாள். 'இவின் நின்த்தல்லவா என் தமையன் மெலி கிருன்; இவின் இப்படியே தூக்கிக்கொண்டுபோய் என் அண்ணனிடம் சேர்ப்பேன்' என்று வலிந்து பற்றியிழுத்தாள். இந்திராணி, தனக்குக் காவலான மகாசாத்தாவை விளித்து 'ஐயனே! ஒலம்; மெய்யர்க்கு மெய்யனே! ஒலம்; எங்கள் கடவுளே! ஒலம்; தொல்சீர் வீரனே! ஒலம் ஒலம் என்று புலம்பினுள். இந்த ஓல ஒலியை மகாசாத்தாவின் படைத்தலேவரான மகா காளர் கேட்டார்; அசமுகியின் கையை வெட்டி இந்திராணியை விடு வித்தார்; அசமுகியின் கையை வெட்டி இந்திராணியை விடு வித்தார்; அசமுகியின் கையை வெட்டி இந்திராணியை விடு வித்தார்; அசமுகியைக் காலால் உதைத்துருட்டினர்; துன்முகியையும் ஒரு கையை வெட்டி உதைத்துருட்டினுர். அவர்களிருவரும் ஓவென்றலறிக் கொண்டு வீரமகேந்திரபுரம் சென்று, தன் தமையன் அத்தாணிமண்டபத்து அரசுவீற்றிருக்கும்போது சிகழ்ந்ததை அறிவித்து அலறினுர்கள். சூரபன்மன் சினந்து, தங்கை கையிழக்கத் தமையயன்செய்யும் அரசாட்சி அழகிது அழகிது என்றுகூறி ககைத்தான். அதனேயறிந்து பானுகோபன். தேவர்கள் யாரும்

இச்செயல் செய்யமாட்டார்கள் ஆயினும் எல்லாத்தேவர்களேயும் நான் சிறைபிடித்து வருவேன் என்று தந்தையின் அநுமதிபெற்றுத் தன் அரண் மீன சென்ருன். சூரபன்மன் நான்முகளேயழைத்து இவள் கையை ஒன்றச் செய்க என்ருன். கை முன்போல் வளர்ந்தது.

குரபன்மன் குரியீனயும். வாயுவையும். என்ப தெய்வங்களேயும். மண்ணுலக மன்னர்களேயும் சிறையீட்டுத் தண்டித்தான். காலக்கடவுளர் சிறைப்பட்டமையால் உலகியல் நடைபெறவில்லே. நான்முகன் வேண்டு கோட்படி அவர்களேமட்டும் விடுவித்து 'எம் எண்ணப்படி இனி நடக்க' என ஆணேயீட்டான். பானுகோபன் சீகாழி சென்று இந்திராணியைக் காணுமையால் விண்ணுலகம் புகுந்து பொருது சயந்தீனயும் ஏனேயதேவர் களேயும் சிறைப்படுத்தினன்; சவர்க்கத்தைத் தீயீட்டுக் கொளுத்தினன். இவற்றையெல்லாம் கண்ட வியாழபகவான் 'முருகப்பெருமானே! அசுரர் கீன வேன்று. தேவர்களேச் சிறைமீட்டு அவரவர்களுக்கு உரிய பதவிகளே வழங்கிக் காத்தருளவேண்டும்' என்று வேண்டிக்கொண்டார். முருகப் பெருமானும் அவ்வாறே காப்போம் என்று திருவாய்மலர்ந்தருளினர்.

# வீரவாகுதேவர் தூது:

முருகக்கடவுள் 'அசுரர்களாயினும் இறைவனுக்குப் புதல்வர்கள் தாமே: அநீதிசெய்வதால் நீதிநோக்கிக் கொல்லவேண்டியிருக்கின்றது: ஆயினும் யாரையாவது தூது அனுப்பீத் திருந்தக்கூடுமானுல் இருத்தியாட் கொள்வோம்: இல்லயானுல் அவர்கள் விதிப்படியாகட்டும்' என எண்ணி வீரவாகுதேவரை அழைத்து, நீ வீரமகேந்திரஞ்சென்று சூரபன்மீனக்கண்டு 'தருமத்தை எண்ணிப்பார்த்துச் சயந்தீனயும் தேவர்களேயும் சிறை வீடு வித்துக் குன்ருச்செல்வத்துடன் வாழ்க' என்று சொல்லுக: அவன் மறுத் தால் 'அசுரக்கினேயோடும் உங்கள் அணேவரையும் வேலுக்கு இரையாக்கச் செவ்வேள் எழுந்தருளுவார் என்று தெரிவித்து வருக' என ஆணேதந்தனர்.

வீரவாகுதேவர் முருகன் ஆணேபைச் சிரமேற்ருங்கி. கந்தமாதன பர்வதத்தை அடைந்து அவருடைய திருவடியைத் திபானித்தவராய் கிசுவரூபம் எடுத்தார். அதீனக்கண்ட அசுரர்கள் கிரவுஞ்சமஃயின் மாயவுரு என்று கியந்தனர். சுரர்களும் முனிவர்களும் போற்றிப் புகழ்ந் தனர். வீரவாகுதேவர் இத்துணேப்பெரிய உருவோடு செல்லீன் உயிர்கள் யாவும் வீணுக அழியும்; செல்லுதற்கேற்ற பேருருவோடு சென்ருற்போ தும் எனத் திருவுளங்கொண்டு தக்கவுருவைத்தாங்கி வீரமகேந்திரம் நோக்கி வானவீதியில் தானிச்சென்ருர்; இலங்கையையணுகினூர். அதஃனக் காப்பவன் பாளிமுகன் என்னும் அசுரன். அவன் சூரபன்மணக்காணப் போயிருந் தமையால் அவன்மகன் அதிவீரன் காவல் காத்தான். அவனது சேணத் தஃவவணுகிய வீரசிங்கன் வீரவாகுதேவரோடு போட்செய்தபோது வாளால் அவன் கைகளேவெட்டி முடியையும் அறுத்துக் கடலில் வீசினூர். இலங்கை கிற் குதித்தார். இலங்கை கடலுள் ஆழ்ந்தது. அதஃனக் காவல்செய்திருந்த யாளிமுகன் பீள்ளோகிய அதிவீரண் படைசூழப் போருக்கு வந்தான். வீரவாகுதேவர் அதிவீரனுடைய கை கால் மார்பு முடி இவைக்குத் தனித்தனியாக வெட்டி வீழ்த்தினர். அங்கிருந்தும் புறப்பட்டு வீரமகேக்கிர புரியின் வடக்கு வாயிலே அடைந்தார்.

வடக்கு வாயிலில் கோரன் அதிகோரன் என்னும் வீரரிருவர் ஆருயிரம் வெள்ளம் படைகளுடன் காவல்செய்து வந்தார்கள். இத்தணே பேரையும் கொன்ருல் நேரம் வீணுகும் என்றெண்ணிய வீரவாகுதேவர் கிழக்கு வாயிஃயும் தெற்குவாயிஃயும் முறையே அடைந்தார். வாயிலில் காவல்செய்த கயமுகன் இவரை அதட்டியும் அவமதித்தும்பேசி ஆர்ப்பரித்தான். பலவகை ஆயுதங்களாலும் கைகளாலும் போர்செய்தான். வீரவாகுதேவர் வாட்படையால் அவனுடைய மூவாயிரம் கைகளேயும் வெட்டி வீழ்த்தியும். அவன் தோள்களால் மற்போருக்குவர அவன் மார்பில் ஓர் உதைகொடுத்துக் கொன்றுர். பகைவர் யாரும் புகமுடியாத இந்நக நிலே அசுரர்களாகிய நம்மவர்களே இப்படி வீணிற்போரிடுகின்றுர்களே என்று மயங்கிய அகரவெள்ளம் திரண்டுவந்தது. அதணக்கண்ட வீரவாகு தேவர் முருகணீணயை முடிக்கத்திருவுளங்கொண்டு அணுவடிவெடுத்து. கோபுரத்தின் மீதிருந்து வீரமகேந்திரத்தின் சிறப்புக்களேக்கண்டார். நகருக் குள் புகுந்தார்: சூரபன்மன் குமாரர்களுடைய அரண்மணகளேயும், சிறைக் கூடத்தையும், அதில் சயந்தனும் தேவர்களும் துன்புறுதஃயும் கண்டார். சயந்தன் பக்கலிலேசென்று அவனுக்குத் தேறுதல்கூறி, குரபன்மனுடைய அரசாட்சு மண்டபத்தில் புகுந்தார். யாவரும் காணும்படித் தன் உண்மை வடிவைக் காட்டினர். 'சிவகுமாரனுகிய சண்முகப்பெருமான் தூதன்' என்று தெரிவித்துக்கொண்டார். சூரன் தனக்கு இருக்கை கொடாது இருக்க, அறமுகப்பெருமான் தூதனுகிய அடியேன் இவன்முன் சின்று பேசுதல் எம் தஃவன் பெருமைக்கு ஏலாது: அவன்பக்கலிலிருப்பதும் பாவியைத் தீண்டிய பாவத்தைப் பயத்தலின் ஆகாது' என்று எண்ணி னர். முருகன்திருவடிகளேத் தியானித்தார். முருகன் அருளால் இரத்தின சிம்மாசனம் ஒன்று வானவழியாக வந்தது. சூரபன்மனுக்கு முன்னிஃயில் அதஃனயிட்டு அமர்ந்தார். சூரன் வீரவாகுதேவரைக் கண்டு அளவற்ற சீற்றங்கொண்டான். 'பித்தா! உன்னே வாளால் வெட்டிகிடுவேன்; உன் செயஃல அறிந்துகொள்ளவே உனக்கு இப்போது உயிர்ப்பிச்சை கொடுத் தேன்; வந்தகாரியம் என்ன? சொல்' என்ருன்.

வீரவாகுதேவர். தன் பெருமையையும், தல்வளையை முருகனது அளவிலாற்றலேயும், தம்படையின் அளவு ஆற்றல் தவவலிமை இறைவன் கருணே முதலியவற்றையும், தாரகணேக் கொன்ற வரலாற்றையும், தாம் அறுமுகப்பெருமான் தூதாகவந்திருப்பதையும் உறுதிதோன்ற முறையாகத் தெரிவித்தார். சூரபன்மன் 'அப்படியா! அறுமுகக்கடவுள் என்னிடம் தூது அனுப்பக் காரணம் என்ன?' என்று விளுவினுன். வீரவாகுதேவர் வானுலகை எரித்தது முதல் தேவரைச் சிறையிட்ட துவரையுள்ள அநீதிகளே அறுமுகப்பெருமான் திருவுளங்கொண்டு, தேவர் குறைநீக்க பூதப்படைகளோடு திருச்செந்தில் வந்திருக்கிருர்: உன்னேயும் குலத்தோடு நான்யே வந்தழிப்பார்; ஆயினும் உன்மீதுபிறந்த கருணேயால் என்னேத்தூ தனுப்பினூர்: இந்த அளவற்ற செல்வங்களோடு நீ நெடுநாள்வாழ விரும்புவாயாயின் தேவர்களேச் சிறைவிடுக; இல்லேயானல் இறப்பது உறுதி; இதுதான் என்து துதுரை' என்ருர்.

சூரபன்மன் இந்த வார்த்தைகளேக்கேட்டுக் கண்களில் தீப்பொறி பறக்க, வாய்புகையக் கனன்று தேவர்களேச் சிறைவிடமாட்டேன்; குழக் தைப் பேச்சைக்கொண்டு கீயும் ஒரு தூததை வந்தாயே! நீ ஒரு முட்டாள் என்று இகழ்ந்துரைத்தான். வீரவாகுதேவர் முருகன் ஆற்றலேயெடுத்து மீண்டும் கூறிச் செந்திலுக்குப் புறப்பட்டார். இரத்தின சிங்காதனமும் அவருடன் மறைந்தது. வீரவாகுதேவர் சகத்திர வீரர்கள், சதவாகு, சத முகன், வச்சிரவாகு முதலியவர்களேக் கொன்று காவலர்களேயும் வதைத்து, அத்தாணி மண்டபம் உய்யானவனம் முதலியவற்றை யழித்து. இலங்கை திரும்பிஞர். அங்கே யாளிமுகன் எதிர்க்க அவியையும் வெட்டிக்கொன்று. திருச்செந்தில் வந்து செவ்வேள் இருவடியைப்போற்றி சிகழ்ச்சிகளேத் தெரிவித்துக்கொண்டார்.

# சூரன் ஆலோசனே:

சூரபன்மன் வச்சிரவாகு அழிந்ததை ஒற்றர்கள் மூலம் அறிந்து மிக வருந்தினன். துன்முகன் என்னும் அமைச்சன் தேற்றத் தேறி, அழிந்த



மூலத்தானத்து முதல்வன்.



ஆறுமாமுக அண்ணல்.

தன்னகரை மீட்டும் அழகுபடுத்தினுன். அத்தாணி மண்டபத்தில் அரசு வீற்றிருந்தான். அப்போது பகன், மயூரன் என்ற ஒற்றர்கள்வந்து முருக இடைய ஆற்றஃயும், சேனேப்பெருக்கத்தையும், துணேவர் ஆற்றஃயும், போருக்குவரும் செய்தியையும் தெரிவித்தார்கள். சூரபன்மன் தன் மக்திரி களோடும், தம்பியரோடும், தனயரோடும்கூடி ஆலோசித்தான். அணவரும் தம் ஆற்ற‰யே பெரிதாகச்சொல்லிப் போருக்குத்தூண்டி கியாயத்தை மறைத்தனர். சிங்கமுகளுகிய தம்பிமட்டும் 'அவரைப் பாலன் என்று இகழாதே; அவர் சீலம் இல்லாதவர்க்கு உணரவொண்ணுச் சிற்பரர்; அவர் அருவுமாகுவர்; உருவுமாகுவர்; உருவமில்லதோர் தன்மையும் ஆகுவர்; ஊழின் கருமமாகுவர்; அவர் ஆடலே யாரால் மதக்கமுடியும்; ஆதலால் அவர் சொல்லியனுப்பியவண்ணம் தேவர்களேவிட்டுப் பலயுகம் வாழ்க' என்று வேண்டிக்கொண்டான். சூரன் அவணேயிகழ்ந்து 'நீ உன் நகருக்குப்போ; நான் போருக்குச்சென்று அறுமுகச்சிறுவனே வென்று மீளுவேன்' என்ருன். சிங்கமுகன், முட்டாளுக்குப் புத்திசொல்பவன் முட்டாள்; கெடுமதி கண்தோன்ருது; விதிவழி மதி என்று தனக்குள் எண்ணி, என்பிழையைப் பொறுத்துக்கொள்; உன் மனவுறுதி அறியவே இவ்வாறு கூறினேன்; இப்போதே போருக்குச்சென்று வென்றுவருவேன் விடைகொடு' என்ருன். சூரபன்மன் மகிழ்ந்து 'உன்பெருமை எனக்குத் தெரியாதா; சிவகுமாரன் இங்குவர்தால் அழைக்கிறேன்; அப்போது உன் சேண்களோடுவந்து வெற்றியைத் தேடித்தா; போய்ச் சுகமே இரு என்று அவின அனுப்பிவிட்டு ஏண்யோரையும் தத்தம் நகரங்களுக்கு அனுப்பினன்.

# முருகன் எழுந்தருளல்:

திருச்செர்தூரில் எழுந்தருளியிருந்த முருகக்கடவுள். சூரியோதப மானதும் திருமால் முதலிய அனேவரும் கேட்க, வீரவாகுதேவரைநோக்கி, 'இப்போதே நாம் வீரமகேந்திரபுரிக்குச் செல்லுதல்வேண்டும்; தேரைக் கொண்டுவருக' எனப் பணித்தனர். வீரவாகுதேவர் 'மனவேகம்' என் னும் தேரைக்கொண்டுவந்து திருமுன் சிறுத்தினர். முருகப்பெருமான், ஆரோகணித்துக்கொண்டு. பூதப்படைகள் புடைகுழ விண்வழியாகக் கடஃத்தாண்டி, வீரமகேந்திரபுரிக்கு அருகில் வந்தருளினர். நான்முகன் முதலிய தேவர்கள் செவ்வேட்பேருமான் திருமுன்வந்து 'அசுரர்கள் இருக்கும் நகரிலேயேசென்று தங்குதல் அத்துணேச்சிறந்ததன்று; அதற்கு அணுமையானதும் அடுத்துள்ளதுமாகிய இங்கேயே பாசறையொன்றைச் சமைத்துத் தங்கலாம்' எனத் தெரிவித்துக்கொண்டனர். முருகனிடம் ஆணேபெற்றுத் தேவத்தச்சீனக்கொண்டு ஏமகூடம் என்ற பெயருடன் பாசறையொன்றை கிருமித்து அதில் எழுந்தருளும்வண்ணம் வேண்டிக் கொண்டனர். முருகனும் அவ்வாறே எழுந்தருளியிருந்தார்.

# பானுகோபன் யுத்தம் :

நாரதர் குரபன்மனிடம் சென்று முருகன் பூதவெள்ளம் புடைகுழ ஏமகூடத்தில் தங்கியிருப்பதைத் தெரிவித்தார். குரபன்மன் சினங்கொண்டு 'முனிவரே! இந்நகர்க்குவர திருமால்முதவிய தேவர்களே அஞ்சுவர்: அப்படி யிருக்கச் சிவகுமாரண என்னேடு சண்டையிட வல்லவன். நீரே பாரும்; நமது பானுகோபணேயனுப்பி அவன் சேன்யையும் அழித்து. அவண்யும் வென்றுவரச் செய்கிறேன்' என்று வீரமொழிவிளம்பினன். முனிவர் 'அரசர் பெரும! அப்படியேசெய்; உங்களுக்கு வெற்றியுண்டாகவேண்டியே தவம் செய்யப்போகுறேன்' என்று சொல்லிப் புன்முறுவல் பூத்துக்கொண்டே புறப்பட்டார்.

சூரபன்மன் கோரன். உற்கோரன் ஆகிய ஒற்றர்களேயழைத்து இக் கணமே சென்று அவர்களுக்கு வழிவிட்ட வருணணக் கொண்டுவாருங்கள் எனப் பணித்தான். வருணனும் வந்தான். சூரன் நீ வழிவிடலாமா? என்று கிணுவிணுன். 'பூதவெவ்ளளங்களேத்தடுக்க அடியேணுல் முடியவில்லே; அரசே! பொறுத்தருள்க' என்று மன்ருடினுன் வருணன். உடனே சூரபன்மன் தன்மகன் பானுகோபின்ப் போருக்கு அனுப்பிணுன்.

நாரதர் முருகனிடம் சென்று இருவடிகளில் வீழ்ந்து வணங்கிப் பானுகோடன் போருக்குப்புறப்பட்டு வந்துகிட்டான்; அவனத் தாங்களும், சிவபெருமானுமன்றி வேறு யாராலும் வெல்லமுடியாது' என்று தெரிவித்தனர். முருகன் வீரவாகுதேவரை விளித்துப் படைகளோடு போருக்குச்செல்லப் பணித்தார். வீரமகேந்திரபுரியின் வடக்குவாயில் வழியாகவந்த அசுரசேண்கள் பூதசேண்களேப்பார்த்து, இவர்கள் தோற் ருருய தேவர்கள் அல்லர் மிகவலிபர்போலும் என்றெண்ணிக் கலந்து பொருதனர். பூதர்கள்புரிந்த போருக்கு ஆற்ருது அவுணர்கள் அழிந்தனர். அதுகண்ட அனலி எனும் அசுரப்படைத்தலேவன் வந்தெதிர்த்தான். சிங்கன் என்ற பூதப்படைத்தலேவன் அவனேடு போர்செய்து அவனேக்கொன்றுன். இதுகண்ட சண்டனுக்கும், சிங்கன் என்னும் பூதப்படைத்தலேவனுக்கும்

போர் நடந்தது. சண்டன் அழிந்தான். பின்னர் மாயனுக்கும் நீலனுக்கும், அசமுகனுக்கும் மதுவுக்கும் போர் நடந்தது. அசரப்படைத் தஃவெர்க ளாகிய மாயனும், அசமுகனும் மடிந்தனர். பானுகோபன் தன் படை அழிந்ததையும் படைத்தவேவர்களில் பலர் இறந்ததையும் பார்த்து. கோபத்தி கனற்ற பூதவெள்ளங்களின்மேல் ஆயிரங்கணேகளேத் தூண்டினுன். அவர் கள் அனேவரும் அழிந்தனர். எஞ்சிய சிலர் வீரவாகுதேவரிடம் சென்று விண்ணப்பித்தனர். இதுகண்ட உக்கிரன் என்னும் பூதத்தவேவன் பானு கோபின எதிர்த்தான். பானுகோபன் பல ஆயிரம் பாணங்கின அவர்மேல் ஏவியும் அவை நுனிமழுங்கின: பின்னர் எழுப்படை ஏவிணுன். உக்கிரன் தண்டால் எற்றி அதனே ஒடித்தார்: பானுகோபன் குதிரைகளேக்கொன்று, . தேரையெடுத்து வானில் வீசிஞர். பானுகோபன் தேரிலிருந்து குதித்து உக்கிருணக் கையாற்பற்றி எழுகடலுக்கும் அப்பால் வீசினுன்: மீண்டும் குலத்தை ஏவிணுன். சூலம்தாக்கி உக்கிரன் மூர்ச்சையாளுர். பானுகோபன் பிறகு தண்டியோடும். பிகையோடும், இலக்கத்தெண்மரோடும், வீரகேசரி, முதலான வர்களோடும் வீரமார்த்தாண்டர், வீரராக்கதர். வீரராந்தகர் சண்டையீட்டு அவர்களில் சிலரையழித்தும் புறமு துகிட்டோடச்செய்தும் மயங்கி விழச்செய்தும் வென்ருன்.

பூன்பு வீரவாகுதேவர் வந்து எதிர்த்தார். இருவரும் கணேமழை களேப் பொழிந்தனர். இருபக்கத்துச் சேணேகளுள் அழிந்தன பல. சிதறின கில. இந்நிலேயில் பானுகோபன் வீரவாகுதேவர் விடுத்தகணேகளே யறுத்து நூறுகணேகளேயேவி அவர் கைவில்லேயறுத்து ஆரவாரித்தான். வீரவாகு தேவரும் வேருருளில்லே நாணேற்றி ஆயிரம் கணேகளே எய்து அவன் வில்ஃமுறித்தார் பானுகோபன் வேறுவில்லெடுத்து வீரவாகுதேவர் மார்பில் எய்தான். வீரவாகுதேவர் அவன் முடியைத்தள்ளினர்; அவன் கவசத்தை யும் உடைத்தார். பானுகோபன் ஆயிரம் கணேகளே வீரவாகுரெற்றியில் அழுத்தினுன். வீரவாகுதேவர் அவற்றைப்பறித்து வீசினிட்டு, பானுகோப ஹடைய முகம். தோள். மார்பு இவற்றில் பதிய. பல பாணங்களேயேவினர். பானுகோபன் இரத்தம்பெருக வலிகுன்றி சின்ருன். இதஃயபறிந்த அவுணப் படைத்தவேவர்கள் வீரவாகுதேவரை வீளத்துக்கொண்டு பொருதழிந்தனர். மயக்கர்தெளிர்த பானுகோபன் தன்படைகள் பணமாகக்கிடத்தல்படுர்து வீரவாகுதேவரை எதிர்த்து, எழுநூறு கணேகளே ஏவி, அவர் மார்பைத் துளத்தான். வீரவாகுதேவர் சிறிது வருந்திப் பதினைகு பாணங்களேயேவி அவன் வில்ஃயும், ஆயிரம் பாணங்களால் அவன் தேரையும் குதிரைகஃனயும்

அழித்தார்; மார்பையும் தினத்தார்; அம்பருத்துணியையும் அறுத்தார். பானுகோபன் இவரை வில்லால் வேல்லமுடியாதெனக்கருதி வானவெளி மிற்சென்று மோகாஸ்திரத்தைப் பிரயோகித்தான். வீரவாகுதேவர் உட்பட அனேவரும் மயங்கிவீழ்ந்தனர். முருகக்கடவுள் இருந்த கிலேயிலே இதனே உணர்ந்து அமோகப்படையைப் படைத்து எனினர். அது வந்ததும் அனே வரும் தெளிந்தெழுந்தனர். பானுகோபன் அமோகப்படை வந்ததையும், தன்படை வலிகுன்றியதையும், வீரவாகுதேவர் தன்பீது எவ சிவப்படைக் கலத்தைச் செலுத்தியதையும் உணர்ந்து. இனி இங்கிருந்தால் நாம் அழிவது உறுதி: நம்மிடம் சிவப்படைக்கலம் இன்று இல்லே; ஊருக்கு ஒடுவோம் என்று விண்ணில் மறைந்து ஓடிவிட்டான். பூதப்படைகள் ஆரவாரம் செய்தன. பானுகோபன் ஒளி குன்றி குரல் கம்மி, துக்கம்தொண்டையை யடைக்கத் தனியாகக் கவிலயுடனிருந்தான். போர் சிகழ்ச்சியை ஒற்றர் கன்மூலம் அறிந்த குரபன்மன் பொழுதுவிடியட்டும் நாமேபோருக்குச் செல்வோம் எனத் திட்டமிட்டவளுக உறக்கமின்றி இரவைக் கழித்தான்.

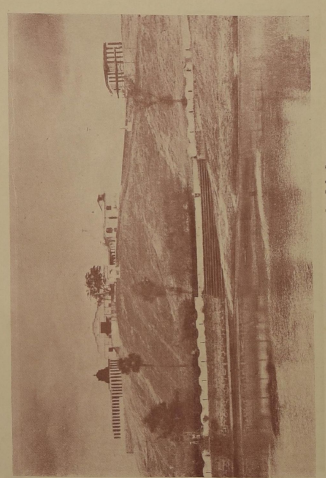
## சூரபன்மன் யுத்தம்:

போர்தொடங்கிய இரண்டாம் நாள்; பொழுது விடிந்தது. சூரனே போர்க்கோலம்கொண்டு புறப்பட்டான். அதிசூரனும், அசுரேந்திரனும் படைத்தலேவர்கள் ஆயினர். சூரபன்மன் போருக்குவருதலே அறிந்து இந்திரன் முருகப்பெருமானிடம் விண்ணப்பித்துக்கொண்டான். வாயுதேவ னுல் சேலுத்தப்பெறம் தேரின்மேல் முருகன் ஏறிப் பூதவெள்ளம் சூழப் போருக்குப் புறப்பட்டார்; வந்தடைந்தார். இருதிறத்துச் சேலேகளும் போர்புரிந்தன. படைத்தலேவர்களுள் அதிசூரனுக்கும் உக்கிரன் என்னும் பூதப்படைத்தலேவருக்கும் சண்டைமுண்டது. அதிசூரன்விட்ட தேய்வப் படைகளேயெல்லாம் உக்கிரன்பற்றி விழுங்கினர். அதிசூரன் சிவப்படையை எவினை. உக்கிரன் நிராயுதபாணியாகப் பஞ்சாட்சரஐபம் செய்துகொண்டு சிவத்தியானத்திலிருந்தார். வந்த படைக்கலம் உக்கிரன்மீது பாயாமல் சிவ பேருமான் பக்கல் சென்றுவிட்டது. அதிசூரன் தண்டாயுதத்தையெடுத்து உக்கிரன்தோளில் அடித்தான். உக்கிரன் அதனேயே பிடுங்கிக்கொண்டு அதிசூரன் மார்பில் அடித்துக்கொன்றுர்.

பின்னர் அசுரேந்திரனுக்கும் கனகனுக்கும் பெரும்போர் நடந்தது. அசுரேந்திரன் ஆயிரம் பாணங்களால் கனகரை மயங்கச்செய்து. உன்மத்த ரோடு பொருதான். அவரையும் பாணங்களால் துரேத்தான். உன்மத்தர்



சிவகிரி முருகன் திருவுலாக் கொள்ள நவந்தரு மேனியில் நண்ணிடுங் கோலம்.



செவ்வேன் எழுந்தருள் சிவகிரிமலே.

உதிரம் பெருக மயங்கினுர். பின்பு மந்தர், சிங்கர், தண்டகர், சோமுகர். விசயர் என்பவர்களோடு முறையே பொருது தோற்கடித்தான். இப்படி பூதப்படைகளும் தலேவர்களும் மயங்கிவீழ்வதைக்கண்ட வீரவாகுதேவர் அசுரேந்திரனேடு எதிர்த்தார். வாட்படையால் அவனுடைய கையையும் சிரத்தையும் வெட்டிவீழ்த்தினர்.

தன் தம்பிகுமாரர்கள் இருவரும் இறந்ததையும் படைகள் சிதறி யோடுவதையும் கண்ட சூரபன்மன் இலக்கம் வீரர்களோடு எதிர்த்து ஆயீர மாயிரம் பாணங்களே எவி அனேவரையும் இளேத்துவீழச் செய்தான். பின்னர் வக்து எதிர்த்த வீரமார்த்தாண்டர், வீரராக்கதர், வீரமகேக்திரர், விரதிரர், வீரமாமகேச்சுரர், வீரகேசரி முதலிய எட்டு வீரர்களேயும் உணர்வழிந்து னிழச்செய்தான். இதனேயறிந்த விரவாகுதேவர் வந்து எதிர்த்தார். சூரபன்மன் வீரமகேந்திரத்தை முன்பு அழித்த தூதன் என்றறிந்தும் சினமிக்கு ஆயிர கோடி அம்புகளே அவர்மீது எவி ஆரவாரித்தான். அவர் அவைகளே விலக்கி விட்டு. சூரன் நெற்றியைக் குறிவைத்து நூறு அம்புகளே அனுப்பினர். அவை வயிரமஃயில் பட்ட ஊசிபோல நுனிமழுங்கி விழுந்தன. இருவரும் தெய்வப்படைகளே ஏவிக்கொண்டனர். பின்னர் வீரவாகுதேவர் மாயப் படை அசுரப்படைகளே ஏவிஞர். அவையும் பயனற்றுப்போயின. சிவப்படைக்கலத்தைச் செலுத்திரை. சூரபன்மனும் செலுத்தினன். படைகளும் தம்முட்பொருது ஒன்றையோன்று வெல்லமாட்டாமையால் இரும்பவும் செலுத்தியவர்களிடமே சென்று சேர்ந்தன. பின் இருவரும் \_\_\_ ஒருவர்மீது ஒருவர் தண்டாயுதத்தைச் செலுத்தினர். சூரபன்மன் தண்டம் வீரவாகுதேவர் தண்டத்தை முறித்து வீழ்த்தி வீரவாகுதேவர் மார்பிற் சென்று தாக்கிப்பினந்தது. வீரவாகுதேவர் குருநி கொப்புளிக்க மயங்கித் தேர்மீது விழுந்தார். விசாலியென்ற வீரவாகுதேவருடைய தேர்ப்பாகன் அவரைத் தெளிவிக்கத் தேரையோட்டிக்கொண்டு ஒருபுடைசென்ருன். சூரபன்மன் வீரவாகுதேவர் அழிக்தார் என்ற உறுதியுடன் பூதகணங்கள் மீது அம்புக‰ச்சொரிந்து அழித்தான். அவர்களுள் சிலர் அஞ்சியோடினர்.

இதினத் திருவுளங்கொண்ட சண்முகப்பெருமான் தேர்ப்பாகின நோக்கிச் சூரபன்மன்பீது தேரைச் செலுத்துக என்று பணித்தார். தேர் சூரபன்மன் முன்வந்து நின்றது. சூரன் சண்முகப்பெருமானுடைய திரு வுருவத்தைக் கண்ணுரக்கண்டான். வீரமொழி விளம்பினன். முருகனும் புன்சிரிப்பு திரித்துக்கொண்டே 'மதியிலாய்! அறிவுடை முதியர் என்றும். ஆண்டி ஃாயோர்களென்றும், சிறியவர் பெரியர் என்றும், திருத்தகுவளத்தர் என்றும், வறியவர் என்றும் வீரர் மதிக்கிலர்; யாவரேனும் விறல்வலி படைத்து நேரின் வெஞ்சமர் வீளப்பர்; உன் ஆற்றலே இப்போதே அழிப்போம்' என்று திருவாய்மலர்ந்தார்.

இவற்றைச் செவிமடுத்த சூரபன்மன் வில்ஃவஃருத்துப் பல்லாயிரம் பாணங்களே எவிணை. எதிராக முருகனும் எவிணர். ஒன்ரேடொன்று மோதி அம்புகள் மடிந்தன. சூரன்மேற்பட்ட அம்புகளும் நுனிமழுங்கி விழுந்தன. சூரன் முருகன்தோள்மிது ஏழு கணேகளே எவி ஆரவாரித்தான். முருகன் பத்துக் கணேகளால் அவன் வில்ஃயும், ஆயிரம் கணேகளால் அவன் தேரையும் அவினப் பின்தொடர்ந்துவந்த பதினுன்கு லட்சம் பாது காப்புத் தேர்களேயும் அழித்தார். சூரன் முத்தஃலச் சூலத்தை முருகன்மீது எவினை. அதஃன நான்கு கணேகளால் மாற்றி ஏழுகணேகளே சூரன்மீது ஏவி அவன் அணிகளே அகற்றினர். சூரபன்மன் வலியொடுங்கி நின்றுன். இதஃன அறிந்த அசுரப்படைத் தஃவவர்களும் படைகளும் முருகளே வினத் துக்கொண்டு பொருதன. முருகன் சக்கரப்படையை ஏவினர். அது அண்வரையும் அழித்து மீட்டும் திருக்கரத்தில் வந்துசேர்ந்தது.

குரன் தன்படைகளேக் காணுது, இப்பாலகன் எப்படி அழித்தான் என்று வியந்து கொதித்து நான்முகனின்படையை முருகக்கடவுள்மீது எவினை. முருகன் கரத்திருந்த வேற்படை அதீன விழுங்கிற்று. உடனே திருமாலின்படையை எவிணுன், அதீனயும் வேல் விழுங்கியது. சிவப் படையை ஏவிணுன். முருகன் அதீனத் தம் தந்தையீன் படையென்று திருக்கரத்தால் ஏற்றுக்கொண்டார். தன் தெய்வப்படைகள் பயனற்றுப் போனதைக்கண்ட குரன் இவன் சிவகுமாரன் என்பதைக் காட்டிணுன்; என்டேடு பொருதற்கு இவீனயன்றி வீரர் வேறு எவரும் இல்ஃ என்று வியந்து மௌனமாக கின்றுகொண்டிருந்தான்.

முருகக்கடவுள் அவண்கோக்கி, 'குரபன்மனே! நீ அளவில்காலம் அமரரைச் சிறையிலிட்டு வதைத்தாய்; நாம் அனுப்பிய தூதன் சொல்லக் கேட்கவில்லு. போருக்கு வந்தோம். தாரகணே அழித்ததுபோல இன்றே உன்னயும் அழிப்போம். உன்னுடைய இலட்சம் வெள்ளம் சேண்களும் அழிந்ததைக் கண்டாய். வில்லின் ஆற்றஃயும் தெய்வப்படைகளின் வலிமையையும் கண்டாய். நிராயுதபாணியான உன்னேக் கொல்வது தகாது. இப்போதாவது கேள். தேவர்களே கிட்டுகிடு உன் எண்ணம் என்ன?' என்று வினவிஞர். குரன் 'இவன் சிறுபிள்ளேத்தனத்தால் ஈம் ஆற்றலே அறியாமல் இப்படிப் பேசுகிருன். நாம் இவீன வெல்லமுடியாது. இவன் ஈம்மை அழிக்கவும் முடியாது. இன்று சென்று நாளே பெரும்படையுடன் வந்து வெல்ல முயற்டிக்கலாம். இது வீரத்திற்கும் இழுக்கன்று' என்று மாயத்தால் மறைந்து அரண்மனே சென்ருன். பூதப்படைத் தலேவர்கள் வீரமகேந்திரபுரியை அழித்தனர்; சூரன் போரில் தோற்று ஓடியதைக் கண்டு ஆரவாரித்தனர்.

அரண்மின சென்ற குரபன்மன் பதுமகோமீளயின் கோயில் அடைந்து, யாரோடும் பேசாமல் மறுநாட்போருக்குரிய திட்டங்களிட்டுக் கொண்டிருந்தான். குரபன்மன் தோற்றுவந்ததை ஒற்றர்வாயிலாக அறிந்த பானுகோபன் தந்தையீடம் சென்று, 'தந்தையே! நான் நானே போருக்குப் போகுறேன். ஆறுமுகளே வெல்வேன். வெல்லேளுயின் திரும்பிவரமாட்டேன். அரசாட்சியையும் ஏற்கமாட்டேன். இது சத்தியம்' என்ருன். குரபன்மன் பானுகோபீனப் போருக்கு அனுப்பிவிட்டு. பண்டுபோல் இன்புற்றிருந்தான்.

### பானுகோபன் யுத்தம் :

பானுகோபன் அவுணத்தச்சீன அழைத்து அழிந்தநகரைச் சீர்படுத் துக என்றும், மகாகாயீன வடக்குவாயீலப் பாதுகாக்க என்றும் பணித் தான். மறுநாள் பொழுது புலர்ந்தது. பானுகோபன் நாட்கடன்களே முடித்துக்கொண்டு நீராடி, தன் பாட்டியாகிய மாயையை நீனத்தான். அவள் வந்தாள். அவளிடம் தனக்கு ஏற்பட்ட தோல்கிகளேச் சொல்லி வருந்தினன். ஒரு மாயப்படைக்கலந்தந்து இன்றைக்காவது வெற்றியோடு வரத் துணேசெய் என்று வேண்டிக்கொண்டான். அவளும் அவன் செய்த அநீதிகளே எடுத்து இடித்துக்கூறிப் படைக்கலத்தையுந்தந்து இன்றைய வெற்றி உன்னதே என்று ஆகிகூறிப் படைக்கலத்தையுந்தந்து இன்றைய வெற்றி உன்னதே என்று ஆகிகூறிப் படைக்கலத்தையுந்தந்து இன்றைய வெற்றி உன்னதே என்று ஆகிகூறி மறைந்தாள். பானுகோபன் போர்க்கோடைக்குப் புறப்பட்டு வருவதை வீரவாகுதேவரிடம் தெரிவிக்கும்படித் தூதனுப்பினன். வீரவாகுதேவரும் முருகன் ஆணேபெற்றுப் போர்க்களம் அடைந்தார். பூதப்படைகளும் அவுணப் படைகளும் பொருதன. பானுகோபனேடு வீரவாகுதேவர் பொருதார். பானுகோபன் பிரமன்படை, திருமால்படை இவுறைற எவினை, வீரவாகுதேவர் நேவர் நேவர் நீதப்படை, வீரவந்திரப்படை இவைகளே ஏவி அவற்றை அழித்தார்.

பானுகோபன் சிவப்படையை ஏவினன். வீரவாகுதேவரும் அதீன ஏவினர். இரண்டு சிவப்படைகளும் உருத்திர கணங்கள். யாமேமுகத்தர் கிங்க முகத்தர் காளிகள் இவர்களே உண்டாக்கிக்கொண்டும், நெருப்பைக் கக்கிக் கொண்டும் தம்முட்பொருதன; ஏவியவர்களிடமே திரும்பிச்சென்றன. பானுகோபன் தன்படை மீண்டதையும், சேனேகள் அழிந்துவிட்டதையும் கண்டு. இங்கிருப்பின் நாமும் அழிவது உறுதியென்று மாயத்தால் விண்ணில் மறைந்தான். அதணக்கண்ட தேவர்கள் இன்றும் பானுகோபன் தேரற் ரேடினுன் என்று ஆரவாரம் செய்தார்கள். குரியனும் அத்தமித்தான். பானுகோபன் இன்றும் மாயத்தால் மறைந்தான்; இனி நாம் செய்வ தென்ன என்று வீரவாகுதேவர் தன் துணேவர்களுடன் ஆலோசித்து. அவர்கள் தெரிவித்துக்கொண்டவண்ணம் பாசறைக்குச்சென்று முருகப் பெருமாலேத் தரிசிப்போம் என எண்ணிரைர்.

பானுகோபன் 'இன்றும் தோற்ற ஒடுவது பெரிய அவமானம். முதுகுகாட்டி வந்தவின் மீண்கி, தாய், தம்பி ஒருவரும் மதியார்கள். ஆதலால் சூழ்ச்சியாலாவது வீரவாகுவை நாய் வெல்லுதல்வேண்டும் என்று மாயப்படையை ஏகினுன். மாயப்படை பூமியை வந்தடைந்து அனே வரையும் மயக்கியது: கட்டி எடுத்துக்கொண்டுபோய், புறவாழிச் சமுத் திரத்நில் அமுக்கித் தானும் அங்கேயே காத்துக்கொண்டிருந்தது. யானுகோபன் தன் சூழ்ச்சி பலித்ததை எண்ணி மகிழ்ந்து அரண்மண்டுசன்று தன் வீரத்தைத் தந்தையிடம் சொல்லி ஆகியும் பாராட்டும்பெற்று, மறுநாள் முருகப்போகேடும் சண்டைக்குப்போகவும் அனுமது பெற்றுக்கொண்டு தன்கோயிலேயடைந்து மட்டற்ற மகிழ்ச்சியில் தினேத்திருந்தான்.

மாயப்படையால் மயங்கித் தன் தம்பியரும். பூதப்படைகளும் புறவாழிக்கடுலிலிருப்பதை நாரதர் சொல்லக்கேட்ட முருகப்பெருமான், தன் திருக்கரத்திலுள்ள வேற்படையைப்பார்த்து 'கீ சென்று அவர்களே விடுவித்து விரைவில் வருக' என ஆணேதந்து அனுப்பினர். அது அவ்வாறே சென்று அணவரையும் மீட்டுவந்து முருகன் திருக்கரத்தில் அமர்ந்தது.

## இரணியன் யுத்தம்:

வேற்படையைப் பின்தொடர்ந்து வீரமகேந்திரபுரியை அடைந்த வீரவாகுதேவர்க்குச் சினம்பொங்கியது. 'வஞ்சகப்போரால் வென்ற பானு கோபரேக் கொன்றல்லது முருகப்பெருமான் திருவடியைத் தரிசிக்கமாட் டேன். முடியாதாயின் நெருப்பில் வீழ்ந்திறப்பேன்' எனச் சபதம்செய்து

துணேவர்களுடனும் சேனேகளுடனும் நகரையழிக்க உறுதிகொண்டார். மேற்குவாயிலேயடைந்தனர். அங்கு புலிமுகன் காவல்செய்தான். அவனுக் கும் சிங்கன் என்ற பூதத்தலே வருக்கும் போர்மூண்டது. இருவரும் சூலத்தாற் பொருதனர்; மல்யுத்தம் செய்தனர். இறுதியில் சிங்கர் அவீன உதைத்துக் கொன்ருர். பூதகணங்கள் வீரமகேந்திரபுரியை அழித்தன. ஒற்றர்கள், நகர் அக்கினியால் அழிவதையும், நாரதா வாயிலாக அறிந்த முருகன் வேற்படை யேவி வீரர்களே மீட்டதையும் தெரிவித்தனர். சூரன் ஏழுமேகங்களேயும் அழைத்துத் தீயையீணக்க ஆணேயிட்டான். மேகங்கள் சூரன்சிறையி விருந்து அழிவதைக்காட்டிலும் வீரவாகுதேவர் கோபத்தால் அழிவதே சிறப்பு என்று கருதி மழைபொழிந்தன. வீரவாகுதேவர் வடவாமுகாக் தினியை ஏவி வற்றச்செய்தார். மேகங்கள் வலியொடுங்கிப் புறக்கட‰ அடைந்தன. இந்நிகழ்ச்சியை அறிந்த சூரன் தானே போருக்குப் புறப் பட்டான். சூர்னுடைய மகஞ்கிய இரணியன் என்பவன் தந்தையை வணங்கிச் சிவபராக்கிரமத்தையும். செங்கோலாட்சியின் சிறப்பையும் எடுத்துக்கூறி. தேவர்களேச் சிறைவீடு செய்தால் நாம் நீண்டகாலம் வாழலாம் என்று விண்ணப்பித்துக் கொண்டான். சூரபன்மன் அவற்றை யேலாது கடிந்துசொல்ல இரணியனே போருக்குப்புறப்பட்டான்.

நாரதர் இரணியனுடைய ஆற்றஃயும் வஞ்சணேயையும் வீரவாகு தேவர்க்கு அறிவித்தார். விரவாகுதேவர் தன் தம்பியரையும் பூதசேண் களேயும் நான்குதிசைகட்கும் அனுப்பிப் டோர்செய்யும்படிப் பணித்தார். தான் இரணியன்வரும் மேற்றிசையை கோக்கிச்சென்ருர். நாணேற்றிப் பல . \_\_\_ க‱களே அசுரப்படைகளின்மீது பொழிந்தார். இரணியனும் பல அம்பு களே ஏவீப் பூதகணங்களேக்கொன்ருன். பூதகணங்கள் உடைந்து ஓடு வதைக்கண்ட நீலர் என்னும் பூதப்படைத்தலேவர் இரணியனே எதிர்த்துப் போரிட்டு அவன் முடியை இடறி, மார்பைப்பிளந்து குருதி கக்கச்செய்தார். இரணியன் மாய வடி வங்கொண்டு நீலரோடு வந்து பலவகையில் போரிட் டான். நீலர் தண்டாலடித்தார். அது வானில் எழும்பிற்று. நீலர் அதினத் தொடர்ந்து சுற்றிக் கணேத்தார். இரணியன் தீக்கணேயிண் நீலர்பிது எய்து சோர்வடையச் செய்தான். இதணக்கண்ட வீரவாகுதேவர் இரணியனேடு எதிர்த்து அவன் தேரைத் தூளாக்கினர். இரணியன் கடலிற்சென்று ஒளிக் தான். என்தந்தை இறப்பது உறுதி. இறுதிக்கடன் செய்ய நான் ஒருவ . തോவது உயிருடனிருப்பேன்' என்று எண்ணியவனுய் கடலில் மறைக்தே யிருந்தான். அப்போது குரியன் கீழ்க்கடலில் உதயமானுன்.

#### அக்கினிமுகாசுரன் வதை:

ஒற்றர்கள் ஓடிப்போய் ரிகழ்ர்ததைச் சூரபன்மனுக்குத் தெரிவித் தார்கள். சூரபன்மன் வருந்தியிருக்கும்போது அவன் குமாரர்களில் ஒருவ . ஞுகிய அக்கினிமுகன் அங்குவந்தான். சூரபன்மன் நிகழ்ந்தவைகளேக் கூறினுன். அரசே! நான் சென்று வென்று வருவேன் என்று விடைபெற்று. சோமகண்டன், சோமன், சூரியசித்து, மேகன், பிங்கலன் முதலான படை ந் த‰்வர்கள்புடைசூழப் போர்க்களம்சென்ருன். இருபடைகளும்பொருதன. அசுரகணம் தெறி ஓடுதலக்கன்ட அக்கினிமுகன் படைத்தலேவர்களே அனுப்பினுன். வீரபுரந்தரர் எதிர்த்து அவர்கள் தேர்களேயும். குதிரைகளே யும், படைகளேயும் பாணங்களால் அழித்தார். சோமகண்டன் தலேயைக் கொய்தார். எல்லாரும் வீரபுரந்தரரை வீளத்துக்கொண்டனர். மேகன் தண்டாயுதத்தை ஏவி வீரபுரந்தரரது தேர்ப்பாகணேக்கொன்றுன். வீரபுரந்தரர் வேற்படையை ஏனி மேகீனக்கொன்ருர். பின்னர் அக்கினிமுகன் வந்து அவரோடு எதிர்த்தான். அம்புகணத்தூவித் தேரையும், வில்ஃயும் அம்பருத் தூணியையும் அறுத்தான். மீட்டும் நூறு பாணங்களே ஏவி அவர் மார்பைத் துடுத்தான். ஆரவாரித்தான். பின்பு ஏழு வீரர்களும் வந்து எதிர்த்தனர். அவர்களேயும் அம்புகளால் சோரச்செய்தான். அவர்கள் அக்கினிமுக னுடைய தேர் குதிரைகளே அழித்தனர். மார்பைத் துளேத்தனர். அக்கினி முகன் சிவப்படையை ஏவிஞன். அது தீயைக் கக்கிக்கொண்டு சென்றது. ு. எழு வீரர்களும் அக்கினிப்படை என்றெண்ணி வருணப்படையை ஏவினர். அது வருண்ப்படையை விழுங்கி எழுவர் உயிரையும் கவர்ந்துமீண்டது. வீரவாகுதேவர் தம்பியர் இறந்தமை அறிந்து அவனேடு எதிர்த்தார். வீரவாகு தேவரும் அக்கினிமுகனும் கணக்குக்கணே தொடுத்தும் வெற்றி ஒருவர் பக்கமாகாமையால், அக்கினிமுகன் தண்டத்தை ஏவினுன். வீரவாகுதேவர் மொட்டம்பை ஏவி அதீனத்தள்ளினர். பின் தெய்வப்படைகளே ஏவிக் பிறகு வீரவாகுதேவர் கஞ்சுதோய்க்த நூறு அம்புகளே அக்கினிமுகன் மார்பில் அழுத்திரை. அவன் மயங்கிவீழ்ந்தான். தெளிந்து எழுந்து, தன் வழிபடுதெய்வமாகிய காளியைவந்து உதவும்படி துதித்தான். காளி தன் பரிவாரங்களுடன் வந்து போர்செய்தாள். பூதர்களேக் கொல்ல முவிலேச்சூலத்தை ஏவினள். வீரவாகுதேவர் பதினைக்கு பாணங்களே ஏவி அதனேப் பொடியாக்கிருர். காளி 'உன்னே உயிரோடு விழுங்கிவிடுகிறேன் பார்' என்று கூறிக்கொண்டே சிங்கவாகனத்தின்மீது வந்து மற்ருரு குலம் வைத்திருக்கிறேன் அதீனயும் விடுகிறேன் பார் என்று விட்டாள்.

வீரவாகுதேவர் அதஃபைப் ஆயிரம் கணேகளால் பொடியாக்கிஞர். வாட் படையொன்றைத் தாங்கி வீரவாகுவின் தேரையணுகிஞன். வீரவாகுதேவர் பெண்ணேக்கொல்லுதல் வீரத்திற்கிழுக்கும் பாவமுமாகும் என்று எண்ணி அவள் எட்டுக் கைகளேயும் பிடித்து. அவள் மார்பில் உதைத்து. குருதி கக்கச்செய்தார். அவள் சோர்ந்து வீழ்ந்து உமக்கு வெற்றியுண்டாகுக என்று வாழ்த்தி மன்னிப்புக் கேட்டுச்சென்றுள்.

காளி தோற்றுப்போனதைக்கண்ட அக்கினிமுகன் 'வீரவாகுவைக் கொன்றன்றி ஊர் திரும்பேன் என்று சபதங்கூறி வீரவாகுதேவர்மேல் கணேகளேத் தூவினுன். வீரவாகுதேவர் பதினுன்கு கணேகளால் அவன் வில்ஃழுறித்தார். அவன் வேறுவில்லே எடுத்து கான்முகன் படையை ஏவினை. வீரவாகுதேவர் வீரபத்திராஸ்திரத்தை ஏவிருர். அது அவன் படைவலியை வாட்டி அவனேயும் கொன்றது. பின் இருபத்துநாலாயிரவர் வீரவாகுவோடு போரிடவக்தனர். வீரவாகுதேவர் அவர்கள்மீது நூருயிரம் பாணங்களே ஏவிக்கொன்ருர். குருத் வெள்ளம் குடை கொடி வில் வேல் வான் முதலியவற்றை அடித்துக்கொண்டு கடலிற் பாய்ந்தது. பின்னர் வீரவாகுதேவர் தம் தம்பியர் எழுவரையுக்கேடினர். உக்கிரர். வீரபுரக்தரர் நீங்கலாக ஆறு தம்பியர்களும் இறந்தனர் என்றனர். வீரவாகுதேவர் புலம்பி. தெளிந்து. கூற்றுவனும் விபூதி உருத்திராக்கமணிந்த இவர்கள் உயிரைக் கொண்டுபோயினனு? என்று கூற்றுவனேச் சினந்தார். அம்பருத்தூணியி விருந்து ஒரு கண்ணைய எடுத்து எமனுக்கு ஓலேவிடுத்தார். யமன் கண்டு, வீரவாகுதேவருடைய தம்பியர்கள் இங்கு வந்திலர்: எங்குப்போளுர்களோ என்று சிந்தித்து. திருக்கபிஃபில் இருப்பதாகத் தெரிந்து. அடைந்து, எழுவரையும் வீரமகேந்திரபுரிக்குச் செல்ல வேண்டிக்கொண் டான். அவர்களும் அவ்வாறே வந்தனர். சூரபன்மன் அக்கினிமுகன் அழிந்ததைக்கேட்டு வருந்தினன். அரசி பதுமகோமீனயும் துயருற்ருள்.

#### முவாயிரவர் வதை:

சூரபன்மன் மக்களாகிய மூவாயிரவரும் போருக்குச்செல்ல விடை கேட்டனர். சூரபன்மன் சென்று வென்று வாருங்கள் என வாழ்த்தி வழி கூட்டி அனுப்பினுன். அவர்கள்வந்து சண்டையிட்டார்கள். பூதப்படைத் தலேவர்கள் தளர்ந்து வருந்தினர். இலக்கம் வீரர்களுள் ஒராயிரவர் இதனே உணர்ந்து மூவாயிரவரோடு எதிர்த்தனர். மூவாயிரவர் மரங்களேயும் மலே களேயும் வாரிப்பொருதனர். விசயரை யொழிந்த ஆயிரவர்கள் போருக்கு உடைந்து தளர்ந்தனர். பின்னர் விசயரும் மூவாயிரவரும் பொருதனர். விசயர் பல படைகளே ஏவி அவர்கள் கைகால்களே அறுக்கவும் அவை மீட்டும் மீட்டும் வளர்ந்தன. அதனுல் மனமுடைந்த விசயர் ஆறுமுக வள்ளலேத் தியானித்துத் துதித்தார். கருணேக்கடலாகிய கந்தப்பெருமான் விண்ணில்தோன்றி 'விசய! கவலற்க. அவர்கள் பிரமனிடம்பெற்ற வரம் அத்தன்மையது. அதலே அழிக்க இந்த வைரவப் படைக்கலம் ஒன்ருல் தான் இயலும். இதலே அவர்கள்மேல் ஏவி வெல்லுக' என்று அருளி, படைக்கலத்தையும் கொடுத்து மறைந்தனர். அங்ஙனமே விசயர் வைரவப் படைக்கலத்தையும் கொடுத்து மறைந்தனர். அங்ஙனமே விசயர் வைரவப் படையை ஏவி, உன்மத்தன் ஏவிய மாயப்படையையும் அழித்து மூவா யிரவரையும்கொன்ருர். தூதர்கள் இந்கிகழ்ச்சியையும் ஓடிச் சூரனுக்குத் தெரிவித்தனர். சூரன் அலற்னேன். அனேவரும் புலம்பினர். கதிரவன் மறைந்தான்.

# தருமகோபன் வதை:

சூரனது தலேமை அமைச்சணுகிய தருமகோபன் வர்து 'அரசே! அனேவர்க்கும் அரணுக உள்ள தாங்களே வருந்தின் யாங்கள் செய்வது என்ன? எனக்கு ஆண் வழங்குங்கள்; சென்று வென்றுவருவேன்' என விண்ணப்பித்துக்கொண்டான். சூரனும் ஆணேதர அளவற்ற சேனேகளோடு போர்க்களம் அடைந்தான். பூதகணங்கள் ஆரவாரஞ்செய்தன. இருதிறப் படைகளும் பொருதன. அவுணப்படைகள் அழிந்தன. தருமகோபன் கண்டான். கணேமாரி பொழிந்தான். புண்டரீகம் என்னும் தன் யானே யாலும் பூதர்களேக்கொன்ருன். இத*ோ*க்கண்ட வீரமார்த்தாண்டர் அவனே எதிர்த்தார். அக்கினிக்கணேகள் பலவற்றை அந்த யானேமீது செலுத்திரைர். தருமகோபன் வீரமார்த்தாண்டர் நுதலில் நூறு அம்புகளேச் செலுத்தினுன். அவர் அயர்ந்தார். வீரபுரந்தரர் வந்து பொருதார். அவர் ஏவிய கணேகளே அவன் மாற்றினுன். தண்டாயுதம் ஒன்றை ஏவி வீரபுரந்தரரை மயங்கி விழச்செய்தான். இதஃயயுணர்ந்த வீரவாகுதேவர் எல்லாரையும் விலக்கிக் கொண்டு தருமகோபன் முன்வந்து ஒரு வேற்படையை அவன்மேல் ஏவிஞர். வேற்படை அவன்விட்ட பாணங்களே விலக்கிக் கொண்டுவந்து அவன் மார்பை ஊடுருலி வெளியேசென்றது. தருமகோபன் அறிவிழந்து வீழ்ந்தான், புண்டரிகம் அதனே உணர்ந்து வீரவாகுதேவரைக் கொல்ல எண்ணியது. வீரவாகுதேவரின் தேரைக் கொம்பால்தாக்கி அவர்பாகணக் **கீழேகிட**ந்த எழுப்படையால் தாக்கிக்கொன்றது. வீரவாகுதேவர் வேடிருரு தேர்மேல் ஏறிக்கொண்டு. யானேபின் துதிக்கையைப் பீடித்திழுத்துக்



வில்லேந்திய வேல்முருகன்.

கன்னத்தில் அறைந்து வானில் தூக்கி ஏறிந்தார். வந்துவீழ்ந்தது. ஒருபக்கம் ஒதுங்கிச்சென்றது. தருமகோபன் தண்டு குலிசம் இவற்றை ஏகிஞன். வீரவாகுதேவர் தண்டத்தை வாளால் வெட்டியும், குலிசத்தைப் பிடித்து அதைக்கொண்டே அவன் மார்பிலடித்தும் துன்புறுத்தினர். அவன் கீழே விழுந்தான். வீரவாகுதேவர் அவன் மார்பிலுதைக்கவே அவன் இறந்தான். புண்டரீகம் மெல்ல எழுந்து வீரவாகுதேவரை அடைந்து, மன்னிப்புக் கேட்டு, தன்திசையாகிய தென்கேழ்த்திசையை அடைந்தது. குரபன்மன் இந்திகழ்ச்சிகளேயும் கேட்டுத் துன்பக்கடவில் ஆழ்ந்திருந்தான்.

## பானுகோபன் வதை:

மறுநாள் பொழுதுபுலர்ந்தது. தூதர்கள் சிலர் பானுகோபனிடம் சென்று 'இளவரசே! தேவரீர் மாயப்படையைக்கொண்டு வீரவாகு முதலிய வர்களே மயக்கிப் புறவாழிச் சமுத்திரத்திலே அமிழ்த்தினிர் அல்லவா! முருகன் பாசறையிலிருந்தபடி வேற்படையை ஏவி அவர்களே பீட்டுவந்து விட்டார். பின்னர் வீரவாகுதேவர் தருமகோபணக் கொன்ருர். அதனுல் அரசர் பெருந்துயரத்தோடு சித்திரப்பதுமைபோல அயர்ந்துள்ளார்' என்று அறிவித்தனர். பானுகோபன் இவற்றைக்கேட்டு 'மம கு சூரபன்மன்கோயிஸ் அடைந்தான். 'அருமைத் தந்தையே! அரசர்க்கரசே! நான் அன்று வீரவாகு முதலியேவாக்கோக் கட்டிப் புறவாழியில் அமிழ்த்தி வக்தேன். அறுமுகக்கடவுள் இருந்த நிலேயிலிருந்தே அவர்களே மீட்டு வீட்டாராம். முன்னரே தாரகீனக் கொன்ருர். கிரவுஞ்சத்தையும் துரேத்தார். பூத சைனியங்கீனயும் அழித்தார். அன்று, தாங்களும் அவர்முன் போருக்குப் டோய் எல்லாம் இழந்து திரும்பவில்லேயா? ஆதலால் அவர் அளவிலாற்ற அடையவர் என்பது புலனுகின்றதே; ஆகவே தேவர்க‰ாச் சிறைவிட்டு வாழ்வதேமேல்' என்று கூறினன். சூரபன்மன் இதினக்கேட்டு 'மானம தழிந்து தொல்லே வலியிழந்து. உலகில் வைகும் ஏனேயர் வசையின்மாற்றம் எழுபிறப்பிலும் அகலுமோ ? நான் தேவதேவனிடம் வரம்பெற்றேன். நீ போய்ச்சுகமாகத் தூங்கு. நானே போருக்குப்போகிறேன்' என்று எள்ளி நகையாடினுன்.

பா அகோபன் 'கெடுமதி கண் தோன்ரு து; விதியின யாவரே வெல்லு நீர்மையார்' என்று எண்ணி, 'அரசே! நான் அறியாது கூறிய வார்த்தைகளே மன்னித்தருள்க. சிறியோர்செய்த பிழைகளேப் பெரியோர்கள் பொறுப்பது கடமையன்ரே! இன்றே கான் போருக்குச்சென்று வென்று மீளுவேன்' என்று விடைபெற்றுக்கொண்டு, போர்க்கோலம் பூண்டு, பொருகளம் சென்றுன். இருசேண்களும் கலந்து பொருதன. பிணக்குவியல் எங்கும் பரந்தது. துகுமுகள் வானமண்டலத்தை மறைத்தது. தன் படைகள் மிகுறியாக அழிந்ததைக்கண்ட பானுகோபன் பூதப்படைகளே கோக்கி அம்பு மாரியைத் தூவினை. பூதகணங்கள் மலேகளேயும், மரங்களேயும், குலம் எழு முதலிய ஆயுதங்களேயும் ஏவின. பானுகோபன் அவற்றைத் துணித்துத் துகளாக்கி அக்கினிக்கணேயை ஏவ, அது பூதருடலங்களேத் துனேத்தது. பூதகணங்கள் குருதிகொப்பளிக்கச் சோர்வடைந்தன. உடைந்தோடிய அவுணசேன்கள் பானுகோபன்பக்கல் வந்து குவிந்தன.

பானுகோபன் கொண்ட வெற்றியை வீரவாகுதேவர் கண்டார். தேரிலேறிப் பானுகோபன்முன் சென்ருர்; முருகனேத் தியானித்து, வில்லே வளத்து. அம்புமாரியை அவுணர்சேன்மீது தூவிஞர்; தலே. கை. கால் முதலிய உறுப்புக்கணக் கொய்தார். அவுணப்படைகளும் உலக்கை, சூலம், தண்டம் முதலிய ஆயுதங்களே ஏனின. அவர் அவைகளே மாற்றி, பகைவரின் குதிரைகளேயும் யானேகளேயும் கொன்ளுர். காலாட் படையும் அழிந்தன. இவற்றையெல்லாம் கண்ட பானுகோபன் கோபா வேசத்துடன் 'ஏடா! என் சேணேகளேயெல்லாம் கொன்ருய். இன்று நீ உயிரோடு திரும்பப்போவதில்லே. உன்னேக்கொன்ருலன்றி வீடு திரும்புவ தில்லே என்று சபதம் செய்துகொண்டுதான் இங்குவக்தேன் என்று கூறி வில்லே வளேத்து ஆயிரம் அம்புகளே ஏவி வீரவாகுதேவர் மார்பைத் துளேத் தான். வீரவாகுதேவர் துன்பத்துடன் ஆயிரம் அம்புகளே ஏவி அவன் தோள்க‱த் துணத்தார். அவன் நூறுக‱ன ஏலி வீரவாகுதேவர் வில்ஃ முறித்தான். வீரவாகுதேவர் வேற்படையை எடுத்து அவனுடைய நெற்றி யில் ஏவிணர். அதனுல் அறிவிழந்து வீழ்ந்த அவன் பீட்டும் தெளிந்து எழுந்து வாயுப்படையை ஏவ, வீரவாகுதேவரும் வாயுப்படையை ஏவீனர். இரு வரும் அக்கினிப்படை முதலிய தெய்வப்படைகளே ஏவிக்கொண்டனர்.

பானுகோபன் கடைசியாகத் திருமாலின் படையை ஏவிஞன். அதீன யும் வீரவாகுதேவர் விலக்கிஞர். செயலற்ற பானுகோபன் மாயத்தால் வெல்லுவேன் என்று எண்ணி, வீரவாகுதேவரைச்சூழ நாற்புறமும் கீண மாரியைத் தூவிஞன். அவைகள் வீரவாகுதேவர் மேனியிற்பட்டு இரத்தம் பெருகச்செய்தன. இத‰க்கண்ட வீரவாகுதேவர் ஞாண்டிரத்தை ஏவி அவன் மாயையை வென்ருர். பானுகோபன் வீரவாகுதேவரது போர்த் இறத்தைப் போற்றி வானமண்டலத்தில் கிளம்பிப் பொருதான். வீரவாகுதேவருது தேவரும் அங்ஙனமே செய்தார். இறதியாகப் பானுகோபன் வாட்போர் தொடங்க, இவரும் வாட்போர்செய்தனர். வீரவாகுதேவர் அவன் வலது தோஃ வெட்டி வீழ்த்தினர். பானுகோபன் இடதுகையால் வாணப்பிடித் துக்கொண்டு பொருதான். மாயப்படைக்கலத்தை எடுக்க எண்ணினுன். இதஃபையுணர்ந்த வீரவாகுதேவர் அவன்தலேயை வாளால் வெட்டி வீழ்த் திரைர். பானுகோபன் இறந்தான். வீரவாகுதேவர் வெற்றியுடன் அறுமுகக் கடவுள் எழுந்தருளியுள்ள பாசறைக்குச்சென்ற சிகழ்ந்ததை விண்ணப்பித் துக்கொண்டார். முருகனிடம் என்றென்றும் திருவடி மறவாத அன்பை வரமாகப்பெற்றுர். அவரவர்களும் தத்தம் இருப்பிடம் சென்றனர்.

குரபன்மன் போர்ச்செய்திகளேக் கேட்டான். பலவாறு புலம்பிஞன். பதுமகோமீனயும் தன்மகன் இறந்தமைகேட்டு. எல்ஃயில்லாத் துன்பக் கட லுள் ஆழ்ந்தான். குரபன்மன் தான் தேறி, பதுமகோமீன முதலியவர் களுக்கும் தேறுதல் கூறி இருப்பேடம் அனுப்பிவிட்டுத் தூதர்களே அழைத்து. 'நீங்கள் ஆசுரநகரம் சென்று என் தம்பியாகிய சிங்கமுகளே அழைத்துவருக் என உத்தரவிட்டான். அவர்களும் அங்ஙனமே சென்று அழைத்துவந்தனர்.

#### சிங்கமுகாசுரன் வதை:

செங்கமுகன் சூரபன்மனின் இருமுன் வணங்கிக்குன். சூரபன்மன் அவனே மார்புறத்தழுவி, கிகழ்ந்தவற்றை அறிவித்தான். சிங்கமுகனும் நீ அறுமுகங்கொண்ட அண்ணலேப் பாலன் என்று எண்ணதே: இன்று நான் சொல்லும் உரைகள் உனக்கு விஷம்போலத்தானிருக்கும். வெள்ளம் பெருகிய பிறகு யார் என்னசெய்ய முடியும்? இப்பொழுதே போகிறேன்: வென்ளுல் மிண்டும் உன்னேக் காண்பேன்: இல்லேயேல் அனேவரோடும் யானும் அழிவேன்' என்று கூறி விடைபெற்றுச் சென்ருன்.

சென்ற அவன் மஃமம்ஃயாகக் குவிர்துள்ள உணவையும் ஊணேயும் உண்டு, குடங்குடமாக உள்ள மதுவையும் குடித்துப் போர்க்கோலங் கொண்டு இலட்சம்வெள்ளம் படைசூழப் பொருகளத்தை அடைர்தான். தேவர்கள் கண்டு அஞ்சிஞர்கள். இருபடைகளும் பொருதன. பூதப் படைகள் உடைர்தன. இதனேக்கண்ட சிங்கர் என்னும் பூதத்தஃவவரோடு, தசமுகன் என்னும் அசுரன் எதிர்த்தான்; சிங்கர்மீது கஃணகளே எவிணுன். அவர் அவற்றைக் கதையால் விலக்கவே அவன் மேலும் ஒரு கதையை ஏவினுன். அது அவர் மாற்பிற்பட்டுத் தூளாயிற்று. பின் மழுவை ஏவ, சிங்கர் அதைக் கையால் பிடித்து ஒடித்தார், அவன் வேலொன்றை எவினுன். சிங்கரும் சக்கராயுதத்தை ஏவினுர். வேலழிந்தது. தசமுகன் சிங்கரைக் கதையால் அடித்தான். சிங்கர் மார்பில் குருதி வழிய ஓடிப்போய் அவன் மார்பில் அறைந்தார். அவன் வீழ்ந்திறந்தான். அப்போது அவுணப் படைகள் சிதறின. அநகர் என்னும் இலக்கவீரர்களில் ஒருவர் அவுணப் படைகள் சிதறின. அநகர் என்னும் இலக்கவீரர்களில் ஒருவர் அவுணப் படைகள் அழித்தார். அதனேக்கண்ட துன்முகன் என்னும் அவுணன் உடைந்தோடும் அவுணப்படைகளுக்கு உற்சாகமூட்டி ஒன்றுசேர்த்தான்; பூதப்படைகள்மீது கணேகளேத் தூகினுன். கணேகள் குரியன்முன் பனி போலப் பயனற்றுப்போகவே மாயத்தால் வெல்வதே தகுதியென மாயா வடிவு தாங்கித் தாக்கினுன். வீரவாகுதேவர் ஞானப்படையை ஏனி மாயத்தை மாற்றினுர். துன்முகன் தோற்று ஓடினுன்.

சிங்கமுகாசுரன், தனது படைகள் தோற்ரேடுதலேக் கண்டதும். முன்னேறிவர்து பொருதான். பூதப்படைகள் மலேகளேயும் மரங்களேயும் எறிந்து, விண்ணில் கதிரவடுளையும் மறையும்படி வீசின. சிங்கமுகன். தேரினின்று இறங்கிக் காலாலும், கையாலும் சிதைத்தான். அள்ளி அள்ளிக் கடலில், வானில், வைகுந்தத்தில் வீசிளுன். எங்கும் பூதவெள்ளத்தின் குருதிவெள்ளம். இதணக்கண்ட அழற்கண்ணர் என்னும் பூதத்தலேவர் சிங்கமுகன் முன்சென்று சூலத்தை ஏவினர். அது செயலற்றுப்போகவே தண்டத்தை ஏவிஞர். அது அவன் தேர்ப்பாகன் தலேயைச் சிதற அடித்தது. இதைக்கண்ட செங்கமுகன், தன் தண்டாயுதத்தை ஏவி, அழற்கண்ணர் மூக்கிலும் மார்பிலும் மூகத்திலும் குருதி பெருகச்செய்தான். அழற் கண்ணர் அயர்ந்து சின்ருர். சிங்கமுகன் பூதப்படைத் தலேவர்மீது போர் புரியச் சென்ருன். இதனேக்கண்ட சுமாலி என்பவர் பெரிய மலேயைப் பிடுங்கி எறிந்தார். செங்கமுகன் அதைப் பந்துபோல் பிடித்துச் சுமாலி மேலேயே திருப்ப, அவர் செயலற்று ரிலத்து வீழ்ந்தார். இதனேத் தண்டி என்பவர் பார்த்து, டுங்கமுகன்தேரில்பாய்ந்து தன்கைத்தண்டால் அவன் மார்பில் தாக்கிஞர். தண்டம் அழியவே கையால் ஓங்கி அறைந்தார். அவன் காலாலெற்றவே அவர் விண்ணிற்சென்று அவன் தோள்மீது குதித் துத் துவைத்தார். சிங்கமுகன் அவரைக் கொககுபோல உருட்டி, திரட்டிக் கொன்ருன். அங்ஙனமே இலக்கத்தெண்மர் சண்டைக்குவர அவர்களேயும் உதைத்தும், கசக்கியும், பொடிசெய்தும், கிள்ளியும் கொன்ருன்.



குமரகோயில் மெய்கண்ட வேலவர். (முன்தோற்றம்)



குமரகோயில் மெய்கண்ட வேலவர். (பின்தோற்றம்)

இதை வீரவாகுதேவர் கண்டு 'பூதப்படை பாதியழிந்தன. இலக்கத் தெண்மர் பட்டனர். சும்மா இருந்தால் எல்லாம் அழிந்துவிடும்போலும்' என்று எண்ணிப் பல கணேகளேத் தூவிஞர். அவுணப்படைகள் அழிந்தன. சிங்கமுகனுடைய மக்களாகிய நூற்றுவர் இதனேக்கண்டு கூட்டமாகச் சென்று பொருதனர். வீரவாகுதேவர் நூற்றுவரையும் வாளால் வெட்டிக் கோன்ருர். சிங்கமுகன் தன் புதல்வர்கள் அழிந்ததைக்கண்டு வருந்தி வீரவாகுதேவர் திருமுன்வந்தான்; பலவாறு எள்ளி நகையாடினுன்; வீரமொழிகளும், சூளுரைகளுமாகப் பலவற்றைக் கூறிணன். வீரவாகுதேவர் வில்ல வளேத்துப் பதினெட்டுக் கணேகளேச் சிங்கமுகன்மார்பில் செலுத் தினர். பாணங்கள் பயனற்றன. சிங்கமுகன் தண்டத்தை ஏவினை. நான்கு கண்களால் அதனே அழித்தார். ஆயிரங்கணேகள் அவன் தலேயைக் குறிவைத்து ஏவினர். அவை தலேயிற்பட்டு மழுங்கி வீழ்ந்தன. சிங்கமுகன் வீரவாகுதேவர்மீது சூலத்தை ஏவ வீரவாகுதேவர் வாளால் வெட்டினர்.

சிங்கமுகன் சிவப்படையை ஏவவே. வீரவாகுதேவரும் ஏவிஞர். இரண்டும் பொருது அவரவர் கரத்தை அடைந்தன. வீரவாகுதேவர் பதினைக்கு கணேகளே ஏவி. செங்கமுகன் தேர்ப்பாகணே அழித்தார். ஆயிரங் கணேகளே ஏவி அவன் தேரைப் பொடி செய்தார். சிங்கமுகன் ஆயிரங் கைகளாலும். ஆயிரங்கணேகளேத்தூவி, எங்கும் அம்புமயமாகச் செய்து, குருதி வெள்ளம் பெருக்கெடுத்தோடக் கொன்று குவித்தான், வீரவாகு தேவர். வில்லே வளேத்து அம்புமாரியைத்தூவி, அவன் விடும் அம்புகளே மாற்றினர். சிங்கமுகன் ஆயிரம் வில்லேவளேத்துப் பத்துலட்சம் கணேகளேத் தூவினுன். வீரவாகுதேவர் அவற்றை மாற்ற, அவனும் மாற்றினுன். சிங்கமுகன் தன் கணேகள் பயன்படாது ஒழிதலே அறிந்து, மாயாபாசத்தை எடுத்து வீசி, வீரர்கள் அணேவரையும் மயக்கி, உதயகிரியில் கொன்டுபோய் உயிர்ப்பின்றி உறங்கவைத்தான். இந்த ரிகழ்ச்சியை வாயுதேவன் முருக னிடம் தெரிவிக்க, முருகனே பூதப்படைசூழச் சிங்கமுகனேடு போருக்குப் புறப்பட்டார். இருதிறப் படைகளும் பொருதன. சிங்கமுகள் பேருருவங் ்... கொண்டு பூதசேணேகளே விழுங்கினன். தூதர்கள், போர் ரிகழ்ச்சிகளேச் சூரபன்மனிடம் சொன்னுர்கள். சூரபன்மன் மகிழ்ந்து, இருக்கிற சேணே களேயும் அறுமுகனேடு போர்புரியும் சிங்கமுகனுக்குத் துணேயாகச் செல்க என அனுப்பினுன். பெரிய மஃயொன்றில் ஏறித் தம்பியின் பேருருவத்தை யும், பூதப்போர்க்களம் சூனியமாக இருப்பதையும், அறுமுக அண்ணல் மட்டும் தனியே நிற்பதையும் கண்டு களிப்புற்ருன்.

இந்கிலியில், சிங்கமுகன் முருகன்முன் சென்று, நாம் அரசர்க்குத் தக்க காரியம் செய்கின்ரோம். பகைவரைச் சிறையிடுதலில் பாவமில்லே. உமக்கும் எமக்கும் பகையில்ஃயாகவும் எம்மொடு போர் செய்யவந்த காரணம் என்ன?' என்று விறைவிறன். முருகன் 'எளியாரை வலியார் வாட் டினுல் வலியாரைத் தெய்வம் வாட்டவேண்டியது அவசியந்தானே! தேவர் களின் சிறை மீட்கவே போருக்கு வந்தோம்' என்று அருளினர். சிங்க முகன் கேட்டு ககையாடி 'உன் துணேவர்கள் உதயகிரியிற்சென்று இறக் தார்கள். ஏனேய சேனேகள் என் வயிற்றிலிறந்தன. நீ தனியாக நிற்கிருப் என்று ஏளனம் செய்தான். பேச்சுவேண்டாம் என்றுகூறி, ஒரு கீணயை அவன் மார்பில் ஏவிஞர். அது அவன் மார்பைத் துளேத்து, குருதிவெள்ளம் பீறிடச் சென்று தைத்தது. வபிறும் மார்பும் நிறந்தன. அதன்வழியாக வயிற்றிலிருந்த பூதர்கள் வெளிவந்தனர். இதைக்கண்ட சிங்கமுகன் கை களால் துடுளகளே மறைத்துக்கொண்டு, ஓர் தண்டாயுதத்தை எடுத்து முருகன்மேல் ஏவினை. முருகக்கடவுள் நான்கு கணேகளால் அதினத் தூளாக்கி அவன் நெற்றியிலும் சென்று தைக்கச் செய்தார். மிச்சமிருந்த பூதகணங்களும் மலேக்குகையிலிருந்து புறப்படும் பறவைகளேப்போல வெளிப்பட்டன. பின்னர் முருகன் ஒரு கணேயை ஏவி, உதயகிரியில் மாயா பாசத்தால் கட்டுண்டு கிடக்கும் வீரவாகுதேவர்கள் முதலியவர்களேயும் பீட்டார். பின்பு ஒரு கணேயை ஏவி அவுணவெள்ளத்தை அழித்தார்.

சிங்கமுகன் மட்டும் மாயப்பேருருவம்மடிய பண்டுபோலத் தேர்மீது தனித்து சின்ருன். விற்போர் செய்தான். முருகன் அவன் எய்யும் ஆயிரங் கீணகட்குப் பத்துக்கணே விழுக்காடு ஏவி, அதீன மாற்றிக்கொண்டே வந்தார். அதைக்கண்ட சிங்கமுகன் சூலப்படையை ஏவினை. அதீன முருகன் பதினுன்கு பாணங்களால் மாற்றவே, தண்டத்தை ஏர்தினன். முருகன் ஏழு பாணங்களே ஏவி, அவனது தண்டேர்திய கையையறுத்தார். சிங்கமுகன் தண்டம் கீழே விழுவதற்குமுன் மற்றோருகையால் எடுத்து முருகன்மேல் வீசினுன். முருகன் அதீன ஆயிரம் கணேகளால் அழித்தார். யம்பாசத்தை ஏவினுன். முருகன் அதீனயும் பொடிசெய்தார். பின் அவரைப் பிடிக்கலாம் என்றெண்ணிக் கைகளே கீட்டிக்கொண்டே வந்தான். கண்ட முருகன் இரண்டாயிரம் கணகளால் அவன் இரண்டாயிரம் கைகளேயும் கேகையேயும் முகைகளேயும் கைகளேயும் மூனர். அவை மீட்டும் முன்த்தன. பின்முருகன் அவன் தலேகளேயும் கைகளேயும் மூவாயிரம் கணகையேக்கொண்டு அறுத்தார். அவை மீண்டும் மூனித்தன. சிங்கமுகன் அறுமுகப்பெருமானிடம் தன் தவவலிமையையும்,

அழியாத் தன்மையையும் எடுத் நக்கூறினன். முருகன் அதனேக்கேட்டுப் புன்மு றுவல்பூத்து. கணேகரோச் செலுத்தி, அவனுடைய ஒரு தலேயையும், இரு கைகளேயும் மட்டும் சிறுத்தி ஏனேயவற்றைக் கொய்தார். வெட்டுண்ட உறுப்புக்கள் மீட்டும் முளேத்தன. முருகன் அதட்டவே அவை அடங்கின. ஒரு முகத்தையும், இருகைகளேயும் கொண்டே அவன் மலேகளேப் பிடுங்கி முருகன்மீது வீசினுன். அம்மலே முருகனுடைய ஒரு கணேக்கு ஆற்ருது உதிர்ந்தது. சிங்கமுகன் தண்டத்தை ஏவ முருகன் வேற்படையை ஏவி அதனேயும் துகளாக்கி அவன் மார்பையும் துளேத்தார். சிங்கமுகன் பதை பதைக்க வீழ்ந்திறந்தான். சூரபன்மன் போர்ச்செய்தியை ஒற்றர்மூலங் கேட்டு வருந்தினை; வாய்கிட்டுப் புலம்பினுன். என்னேயுடைய இளே யோனே! இப்பிறப்பில் உன்னே இனிப் பெறுவதுண்டோ? என்று அரற்றி னன். திருமால் முதலிய தேவர்கள் கிகழ்ச்சி அறிந்து ஆரவாரித்தனர்.

### சூரபன்மன் வதை:

குரபன்மன் ஆயிரத்தெட்டண்டங்களிலும் உள்ள படைகளேயும் அழைத்து ஒருங்கு இரட்டிக்கொண்டு பெரியதேரில் ஏறிப் போருக்குப் புறப்பட்டான். முருகக்கடவுளும் மனவேகம் என்னுக் தேரின்மீது ஏறிக்கொண்டு போருக்குப் புறப்பட்டார். தேவர்கள் கலங்கினர். போர் தொடங்கிற்று. அவுணர்கள் ஆறமுகப்பெருமாணச் சூழ்ந்துகொண்டு தண்டு. வேல், வாள் முதலியவற்றையும் தெய்வப்படைகளேயும் சிந்தினர். வீரவாகுதேவரும் பிறரும் வருந்தி மீண்டதையும், பூதசேண்கள் உடைந் தோடியதையும் முருகன் கண்டார். வில்லேவரேத்து நாணுலி செய்தார். அந்த நாடுணுலியாலேயே அவுணப்படைகள் சிதறின. முருகனும் சில கணேகளால் அவுணப்படையனேத்தையும் அழித்தார். மற்ற அண்டங்களி லிருந்து வரும் அவுணப்படைகளேயும் அழித்தார். மேலும் வாராதபடி அண்டந்களின் வாயிலேக் கணேகளால் அடைத்தார். பானுகம்பன் என்னும் பூதத்த‰வன் வெற்றிச்சங்கு ஊதினை. பாஞ்சசன்யமும் திடீரென முழங் இயது. தேவர்கள் யாவரும் முருகன்தேர்மீது கொடியில்லாமை அறிந்து. அக்கினிதேவீனப்பார்த்து. 'கீ கோழிக்கொடியாகி முருகன் தேர்மிது இருக்க' எனப் பணித்தனர். அவனும் அவ்வாறே கொடியாயினன். சூரபன்மன் கடுங்கோபங்கொண்டு விண்ணிற்சென்று. கூடிஙின்று ஆரவாரிக்கின்ற தேவர் கூட்டங்கள்மீது அம்புமாரி பெய்தான். முருகன் மண்ணிகிருந்த படியே அம்புகளே ஏவி அவற்றை மாற்றி, வாயுதேவினப்பார்த்து, கமது கேரையும் விண்ணுலகத்துச் செலுத்துக எனப் பணித்தார். அவனும் அவ்வாறேசெய்ய முருகக்கடவுள் விண்ணுலகிலே சூரணேடு எதிர்த்தார். ஒருவர் கணேகளே ஒருவர் அழித்துப் போர்செய்தனர்.

விண்ணிற்செய்யும் அவர்கள் போரால் இசைகள் எரிந்தன. உலகம் நடுங்கின. இங்ஙனம் இடசாரி வலசாரியாகப் போர் நடக்கும்பொழுது சூரபன்மன் முருகக்கடவுள்மிது மழு, வச்சிரம், சூலம், வேல், எழு முதலிய வற்றைச் சொரிந்தான். முருகக்கடவுளும் முறை முறையாக அவற்றை அழித்தார். பிறகு பதினைகு கணேகளேச் செலுத்தி, சூரபன்மன் தேரையும் குதிரைகளேயும் அழித்தார். சூரபன்மன் வில்லோடு பூமியில் குதித்துப் பல கோடி கணேகளேச் சொரிந்தான். முருகன் அவற்றை அழித்து, தோள்மீது ஆயிரம் கணேகளே எய்தார். அவை மலேமீதுவீழ்ந்த கல்மழை போலச் சிதறியோடின. அதண்பறிந்த சூரபன்மன் முருகனது தோள்மீது இரண்டாயிரம் அம்புகளேயெய்தான். அவை வெக்கொழிக்தன. மாயமாய் விண்ணில் மறைந்தான். மண்ணில் வந்தான். முருகனும் அவ் வாறே அங்கங்குச்சென்று எதிர்த்தார். நன்னீர்க்கடு மீற்சென்றுன். அங்கும் சென்ளுர். மேருமலே, வைகுந்தம், அண்டகோளகை முதலிய இடங் களுக்குச் சென்றுன். முருகனும் அங்கங்குச்சென்று பொருதார். சில கணே களால் அவன் ஏறியிருந்த பொற்றேரையழித்தார். சூரபன்மன் இந்திரமா ஞாலத்தேரையழைத்து அதன்மேலேறிப் பொருதான். அப்போது அண்ட வாயில் அடைபட்டிருப்பதையும், அதளுல் தன்படைகள் வாராமையையுங் கண்ட சூரபன்மன் சில க2ணகளால் அண்டவாயிலேத் திறந்தான். படை கள் அவன்பக்கத்தில் வந்து குவிந்தன. முருகன் தீக்கண்ணே விழித்து கோக்கினர். அப்படைகள் சாம்பராயின. பல அண்டங்களிலும் இருந்து அவுண சேனேகள் வந்து முருகணத் தாக்கின. முருகன் தமது இருக்கரத்தி லுள்ள கதை, கட்கம். சூலம் முதலிய படைகளேளேக்கி 'கீங்கள் சென்று எங்கெல்லாம் அவுணச்சேண்கள் இருக்கின்றனவோ அங்கெல்லாம் அவை களே அழித்துவாருங்கள்' என்று ஏவிரை். அங்ஙனமே ஆயிரத்தெட்டு அண்டங்களினும் சென்று அழித்து உலாவின. இதஃனயறிந்த சூரபன்மன் முருகன்மீது சக்கரப்படையை ஏவிணுன். முருகப்பெருமான் ஒரு கரத்தை கீட்டி 'வா' என்றோ பற்றிஞார். குருபன்மேன் மேனங்கலங்கிப் பல வடிவெங் கொண்டு, தேரின்பீதிருந்து கணேமழைகளேப் பொழிந்தான். முருகக்கடவுள் புன்முறவல்பூத்து ஞானுஸ்திரத்தை விட்டார். அது அவன் மாயங்களே அழித்தது. சூரபன்மன் வலியொடுங்கித் தேரின்மீது தனித்து ரின்ருன். தேவர்கள் பூமாரி பொழிந்தனர். இதனேக் கண்டு பொறுக்கமாட்டாத



திருவிடைக்கழியில் திருக்குரா நீழலில் திருவமர் முருகன் சேர்ந்தருள் காட்சி.

அவுணர்கோன் அண்டபித்திகையின் வாயில்யடைந்து அறைகூகிணுன். முருகன் அங்கும்சென்ருர். பிருதிவியண்டம் மழுதும் சென்ருன். முருகனும் அங்கங்குச்சென்று பொருதார். தேவர்கள் கிலகணம் முருகணேக் காணுமையால் கவல்யுற்றனர். குரபன்மன் மீண்டும் மகேந்திரபுரிக்கு வந்தான். முருகக்கடவுளும் விடாது பின்தொடர்ந்து வந்தார். அவுணசேனேகள் அறுமுகக்கடவுளேச் சூழ்ந்துகொண்டு ஆரவாரம் செய்தன. முருகன் புன்முறுவல் பூத்தார். அவை வெந்து சாம்பராயின.

மனம் உடைந்த சூரபன்மன் தன் தாயாகிய மாயையை எண்ணி னுன். மாயையும் வந்தாள். அவளிடம் ஜுது குறைகளேயெல்லாம் கூறி, இறந்தவர் அனேவரும் எழ ஒருவழி கூறுக என வேண்டிஞன். மாயை, ்மைந்தா! இந்நில் எய்தியும் தேவரைவிட நீ விரும்பவில்லே; பன்னிருகரத்து அறமுகக்கடவுளோடு மேலும் சண்டைசெய்ய விரும்புவாயாயின் உன் செல்வமெல்லாம் தொலேயப்பெற்ருய்; அவரைப் பாலனென்று எண்ணுதே; அவர் கரத்திலுள்ள ஞானசக்தி உன்னேக் கொல்லப்போகிறது; இன்று நான் சொல்வது உன்காதில் ஏருது; உன் விருப்பம்போல இறந்தவர்கள் எழும்ப வேண்டுமானுல் பெரும்புறக்கடலின் அருகில் அமுதசீதமந்தரகூடம் என்ற ஞரு மலேயிருக்கிறது; அதனேக் கொணர்ந்தால் அனேவரும் எழுவர்' என்று கூறி மறைந்தாள். சூரபன்மன், மகிழ்ந்து தேரிலிருந்தும் இறங்கிச் செங்க வாகனத்தில் ஏறிக்கொண்டு, இந்திரமாஞாலத்தேரை நோக்கி கீ சென்று அம்மஃயைக் கொணருக' எனப் பணித்தான். அது அங்ஙனமே சென்று கொணர்ந்தது. அணேவரும் உயிர்பெற்றெழுந்தனர். சிங்கமுகன் முதலியோர் மீண்டும் அறுமுகப்பண்ணவனே வளேத்துப் போரிட வந்தான். முருகன் புன்முறுவல் பூத்து. உருத்திரபாசுபதத்தை ஏவி, அனேவரையும் அழித்தார்.

குரபன்மன் இந்திரமாஞாலத்தேரை நோக்கி 'கீ வீரவாகுதேவர் முதலிய வீரர்களேயும், பூதசேண்களேயும், தலேவர்களேயும் வாரிக்கொண்டு போய் அண்டத்தினுச்சியிலே வைத்துக்கொண்டிருப்பாயாக ' என ஆணே தந்தான். அதுவும் அவ்வண்ணமே செய்தது. முருகன் ஒரு கணேயை ஏவி, 'கீ அதன் ஆற்றஃபழித்து இங்கேகொணர்க' என, அந்தக்கணேயும் அவ் வாறே செய்து திருமன் கொணர்ந்தது. வீரவாகுதேவர் முதலியோர் முருகணே வணங்கி அவர்பக்கலே அடைந்தனர். இந்திரமாஞாலத்தேர் மீண்டும் சூரபன்மன்பக்கம் செல்ல எழுந்தது. 'முருகன் அவன் அழிவது உறுது; அங்கே போகாதே; இங்கேயே கில்' என்று அதட்டிரை. அதுவும் அவ்வண்ணமே நீன்றுவிட்டது. இதுகண்ட சூரபன்மன் பெருங்கோபங் கொண்டு கணேப்போர் புரிந்தான். முருகனும் ஆயிரங்கணேகளே அனுப்பி அவன் வில்லத்துணித்தார். சூரன் முத்தலேச் சூலத்தை ஏவினுன். அதனேயும் முருகன் ஆயிரகோடி கணேகளால் பயனற்ருழியச் செய்து குலிசப் படையை ஏவி அதனேப் பிடித்துவரச் செய்தார். சூலம் வவியொடுங்கி முருகன் கரத்திலிருந்தது. முருகன் இரண்டாயிரம் கணேகளே ஏவி அவன் ஏறியிருந்த சிங்கத்தைக் கொன்றுர். சூரபன்மன் மாயத்தால் சக்கரவாகப் பறவையாகமாறி ஆகாயத்தில் பறந்து திரிந்து போர்செய்தான். இந்திரன் ஒரு மயிலாக வடிவெடுத்து முருகனுக்கு வாகனமாயினன். முருகன் அதன் மீது ஏறி ஆகாயத்திற்சென்று சண்டையிட்டார். சக்கரவாகப் பறவை யாகிய சூரபன்மன் முருகனுடைய வில்லேக்கடித்துத் துணிக்கவந்தான். முருகப்பெருமான் ஞானவாளால் அவனே வெட்டினுர். அவனுடைய பறவை வடிவம் மாய்ந்தது.

சூரபன்மன் விசுவருபமெடுத்துக் கடல்களேத் தூர்த்தான்; கதிர்கள் வரும் வழிகளே அடைத்தான். முருகன் ஏமு கணேயால் அவன் செய்யும் மாயத்தை அழித்தார். கீருரு எடுத்தான்; தீயுருவெடுத்தான்; புயல்வடிவா ணன். எல்லாவற்றையும் இறைவன் கணேகளே சென்று அழித்தன. பின்னும், சூரபன்மன் பல தேவவடிவங்கொண்டு பொருதான். அவற்றை யும் அம்பாலேயே அழித்தார். சூரபன்மன் போர்க்களத்திலே தனித்து நின்ருன். முருகக்கடவுள் உலகெலாம் தா<u>ண</u>ுப்நிற்கும் உயர்பெரு வடிவங் கொண்டார். சூரபன்மன் வியக்து கோக்க, முருகன் அவனுக்குச் சிறிது ால்லுணர்ச்சியை நல்கினர். முருகணேப் பலவாறு போற்றிப் புகழ்ந்தான். உண்மை ஞானம் சிறிது கைவரப்பெற்ருன். அதனுல், என்றும் மீளா ஆளாகவேயிருக்க எனக்கு ஆசை; ஆணல் என் மானம் என்னேத் தடுக் கிறது; என்<sup>©</sup>சய்வேன்' என்று பலவாறு தோத்திரித்துத் தன்குற்றத்தை உணர்ந்து வருந்தினுன். அப்போது முருகன் மீட்டும் மயில்வாகனத்தின் மீது பண்டைய பாலக உருவில் காட்சியளித்தார். குரபன்மனும் முன் போல அறியாமையிக்கவனுக் மாயை மந்திர வுலியால் கதிரவனும் ஒளி மழுங்கும் பேரிருள் வடிவாக வானிற்கிளம்பித் தேவர்களே வருத்தினுன். தேவர்கள் தேவர்கள் தேவே! ஓலம்; மூவரும் ஆகிரின்ற மூர்த்தியே! ஓலம் ஓலம்' என்று ஓலமிட்டனர். முருகன் தமது திருக்கரத்திலுள்ள வேற் படையை நோக்கி, சூரன் மார்பைப் பிளந்து விரைவில் மீளுதி என்று அது சென்று அவன்கொண்ட இருள்வடிவத்தை அழித்தது. எளினார்.

சுனங்கொண்ட சூரபன்மன் கடல் நடுவில் ஒரு பெரிய மாமரமானன். வேற் படை அங்கும் சென்று மாமரமாக இருந்த அவின வெட்டிவீழ்த்தியது. சூரபன்மன் கீழேவிழுந்து அரற்றினன். மீட்டும் எழுந்து வாட்போர் செய்ய வந்தான். வேற்படை அவன் மார்பைப் பிளந்து உடலே இருதுண்டாக்கிக் கடலில் தள்ளியது. தேவகங்கையில் மூழ்கித் தேவதேவன் திருக்கரத்தை அடைந்தது.

குரபன்மன் அழியாவரம் பெற்றவஞ்தலின், மீண்டும் எழுந்தான்; போர்ச்செருக்குக் கொண்டான்; கோழியும் மயிலும் ஆணை; முருகன் முன்பு வந்தான். முருகக்கடவுள் ஞானகோக்கருளினர். பரிசவேதியால் இரும்பு பொன்ணைதுபோல, முருகப்பேருமானின் பார்வையால் குரன் பகைமைநீங்கி நல்லறிவுபேற்ருன், கொடியாகவும், ஊர்தியாகவும் இருக்க அருள் வேண்டிணன். முருகனும் அவ்வாறே நல்லருள் புரிந்தார். கோழியைக் கொடியாகவும், மயிலே ஊர்தியாகவும் கொண்டார். தேவர்கள் ஆரவாரம் செய்தனர்; தோத்திரித்தனர். போர்க்களத்திலேயே முருகக் கடவுள் அனேவருக்கும் அருள் வழங்கினர்.

குரபன்மன் இறந்த செய்தியை அரண்மணே அரசியர்கள் அறிந் தனர். பதுமகோமணே உயிர்துறந்தாள். இரணியன் என்னும் சூரபன்மன் மகன் அரற்றிப் புலம்பிச் சுக்கிராசாரியிடம் சென்று, தந்தைக்குச் செய்ய வேண்டிய சுமக்கடன்களே எல்லாம் செய்து. செல்வத்தை வெறுத்துச் சிவஞானம் பெற்றுய்யத் தவமேற்கொண்டு, ஓரிடத்தை அடைந்தான்.

#### தேவர்களேச் சிறைமீட்டல் :

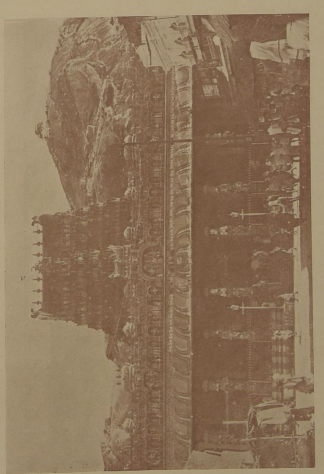
முருகன் வீரவாகுதேவரை கோக்கி, வீரமகேந்திரம் சென்று தேவர் களேச் சிறைபீட்டு வருக என ஆணேதந்தனர். அவரும் அவ்வாறே செய்யச் சிறைப்பட்ட தேவர்கள் அண்வரும் வந்து செவ்வேள் திருவடியைப் போற்றினர். அன்றுவரை அழிந்த பூதகணங்கள் உயிர்பெற்று எழுந்தன. முருகப்பெருமான் ஆணேயின்வண்ணம் வருணன் மகேந்திர புரியை அழித்தான். முருகன் திருச்செந்தூருக்கு எழுந்தருளிஞர். தேவர்கள் முருகன் திருவடிகளில் வீழ்ந்து வணங்கி. பேருமானே! அடியேங்கள் தேவரீரை அருச்சித்து உய்யவேண்டுகிரேம்' என வேண்டிக்கொண்டனர்; அவர் அநுமதிபெற்று நீராட்டிப் பூசித்து வழிபட்டுய்ந்தனர். முருகக் கடவுன் தேவத்தச்சணேக்கொண்டு திருக்கோயில் செய்வித்து, சிவலிங்கப் பெருமானேத் தாபித்து வழிபட்டனர்.

### திருப்பரங்குன்று சேர்தல் :

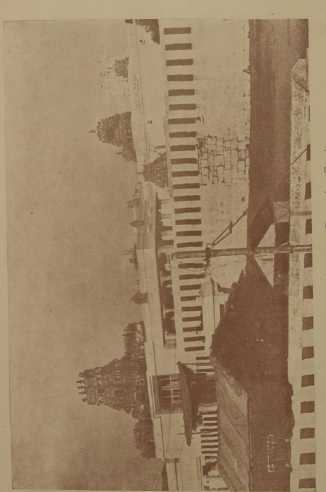
முருகப்பெருமான் சிவபூசை முடித்தபீன்பு தேவர்கள் முனிவர்கள் முதலிய அண்வரும் புடைசூழத் திருச்செந்தூரைவிட்டுப் புறப்பட்டார். திருமால் முதலான தேவர்கள் அவரவர்கள் வாகனங்களில் புறப்பட்டனர். அனேவரும் மதுரைக்கு மேல்பாலுள்ள திருப்பரங்குன் றத்தை அடைந்தனர். அங்குத் தவஞ்செய்து கொண்டிருந்த பராசரமுனிவன் புத்திரர்கள் ஆறு பேரும் முருகணே வணங்கி இந்த இடம் மிகச் சிறந்தது. தேவரீர் இங்கேயே எழுந்தருளவேண்டும்' என வேண்டிக்கொண்டனர். முருகன் அவர்கள் வேண்டுகோட்கிணங்கி, நகரமும், வாகியும், கோயிலும் அமைக்கும்வண் ணம் தேவத்தச்சனுக்கு ஆணதந்தனர். தேவத்தச்சன் அவ்வாறே அமைத் தான். முருகக்கடவுள் தேவர்கள் ஆனேவரும் மருங்கில்வர, சிற்சபையில் அமைக்கப்பெற்ற திவ்ய சிம்மாசனத்தில் எழுந்தருளியிருந்தார். பிரமன் முதனிய தேவர்களே அவரவர்கள் உலகிற்குச் செல்லும்படி உத்தரவனுப் பூருர். வீரவாகுதேவரும், ஏண்ப தம்பியரும் இலக்கம் வீரர்களும், பூதப் படைத் தணவர்களும் ஏவல்வழி கின்றனர். பராசரமுனிவரின் புதல்வர்கள் வணங்கிருர்கள். அவர்களுக்கு முன்றெருகாலத்துச் சிவபெருமான் அளித்த வாக்கின்படி முருகன் ஞானேபதேசம் செய்தருளினர்.

## தெய்வயாண திருமணம் :

இந்திரன் விண்ணுலகாட்சியைத் தமக்களித்த முருகக்கடவுளுக்குத் தன் மகளாகிய தெய்வயாவேய்மையாரைத் இருமணம் செய்து கொடுக்க எண்ணினை. இருமால் முதலிய மற்றத் தேவர்களுக்கும் தெரிவித்தான். அவர்களும் 'உன்மகள் முன்னரே சரவணப்பொய்கையில் முருகணேயே கணவகை அடையும்வண்ணம் தவஞ்செய்தவள்; அதன்பயன் இப்போது கைகூடுகிறது; ஆதலால் திருமணத்திற்குரிய ஏற்பாடுகளே விரைந்துசெய்க' எனக் சுறி அங்கேயே இருந்தனர். இந்திரன் ஓர் ஒற்றனே அழைத்து 'நீ மேருமலேக்குச்சென்ற இந்திராணியையும், தெய்வயானேயம்மையாரையும் அழைத்துவா' என உத்தரவிட்டான். அவனும் அவ்வாறே சென்று சூர பன்மன் அழிந்ததையும், தேவர்கள் விடுதலேபெற்றதையும் கூறி அவர் கண்டு களிப்புற்றுள். இந்திரன் இந்திராணியைக்கண்டு அகமகிழ்ந்தான். பிறகு இந்திரன் தன்மனேவியோடும். தேவர்களோடும் அறுமுகப்பண்ணவன் திருமுன் சென்று, தனது அவாவைத் தெரிவித்துக்கொண்டான். உடனே



பொருப்பர் அங்குணர்வுறப் புதல்விதன்மிசை விருப்புடன் அமர்ந்தருள் நிருப்பாங்குன்றம்.



பணிபவர் உய்ந்திடப் பாரெலாம் மகுழத் தணிகையில் அமர்ந்தருள் தனியதைக் காண்மின்.

முருகன் முன்னரே அவள் ஈம்மையடையத் தவஞ்செய்தவள் ஆதலால் நாளயே நாம் அவளே மணமுடித்துக்கொள்வோம்' என்று திருவாய் மலர்ந்தார். எல்லாரும் களிப்புக்கடனில் மூழ்கினர். திருமண ஏற்பாடுகள் செய்யச் சோழமன்னஞ்கிய முசுகுந்தனுக்கு ஆணதந்தனர். எல்லா ஏற்பாடு களும் நடைபெற்றன. மதுரைமாநகரே மகிழ்ச்சிவெள்ளத்திலாழ்ந்தது.

தெய்வப்பெண்கள் தெய்வயாணயம்மையாருக்குத் திருமணக்கோலம் செய்வித்தார்கள். தேவர்கள் முருகக்கடவுள் திருமுன்சென்று திருமண மண்டபத்திற்கு எழுந்தருளும்வண்ணம் வேண்டிக்கொண்டனர். பெரு மானும் திருமணக்கோலப்பெருமாளுக மணப்பந்தரையடைந்தார். இந்தி ராணி அரம்பையர்களோடு எதிரேவந்து. காமதேனுவின் பாலால் திருவடி யைக்கழுவி, ஆலத்தியெடுத்து வரவேற்ருள். முருகப்பெருமான் இரத்தின சிப்பாசனத்தில் வீற்றிருந்தார். எல்லோரும் வந்து வணங்கினர். முருகக் கடவுள் அணேவருக்கும் அருள் வழங்கினர். சிவபெருமான் உமாதேவிபா ரோடும் பூதகணங்கள் புடைசூழ எழுந்தருளினர். முருகப்பெருமான் இருக்கைவிட்டு எழுந்தார். தேவர்கள் முனிவர்கள் முதலிய அணேவரும் எழுந்துரின்று கைகூப்பி வணங்கி வரவேற்றனர். உமாதேவியார் தமது அருமைத் திருக்குமாரரை வாரித் தழுவி உச்சிமோந்தார். திருமால், 'எங்கள் வேண்டுகோளின்வண்ணம் அசுரரை அழித்து, எங்களேச் சிறைவீடு செய் விக்கத் திருக்குமாரரைத்தந்தீர்; தங்கள் குமாரர் எங்களேயெல்லாம் ஈடேற்றி ணர்; அவருக்கு நாங்கள் செய்யுங் கைம்மாறு என்ன இருக்கிறது? இந்திரன் யதால் திருமணம் சிறப்புற்றது' என்று பணிவுரை வழங்கினர். சிவபெரு மான், 'திருமணச்சடங்கு உரியகாலத்து நடைபெறுக' என ஆணேயிட்டனர். தெய்வயாணயம்மையாரையும் முருகனுடன் சிம்மாசனத்தில் ஏற்றினர். உ மாமகேசர் அருள்வழங்கினர். இந்திரன் தாராதத்தஞ்செய்துகொடுத்தான். முருகன் ஏற்றருளித் தெய்வயானேயம்மையாருடைய கழுத்திலே இருமங் தெய்வயானேயம்மையாரையும் கூட அழைத்துக்கொண்டு தமது கோயில யடைந்தார். முசுகுந்தன் வந்திருந்தோர் அணேவருக்கும் உணவும் உடையும் வரிசையும் வழங்கிச் சிறப்புச்செய்தான். அளேவரும் தத்தம் இருப்பிடம் சென்றனர்.

அறமுகக்கடவுள். பானுகோபனுல் அழிந்த விண்ணகரத்தைப் புதுக்கித் தேவேந்திரனுக்கு முடிசூட்டித் தேவர்களேக் குடியேற்றினர். இந்திரன் இந்திராணியோடு கலந்து மகிழ்ந்து அரசுசெலுத்தினை. முருகக் கடவுள், விண்ணுலகில் சிலநாள் தங்கியிருந்து, பின் தெய்வயானேயம்மையா ரோடும் திருக்கயில் சென்ருர். அங்குச் சிலநாள் தங்கியிருந்து தந்தைதாயர் ஆணேயைப் பெற்றுக்கொண்டு, கந்தவெற்பை அடைந்தார்; இரத்தின சிம்மாசனத்தில் திருவோலக்கங்கொண்டருளினர்.

இந்திரன், பழைய தன்பங்களே எண்ணியெண்ணி, இந்திரபதவியாற் பயன் என்ன ? எல்லாவற்றையும் வீட்டுத் தவஞ்செய்வதே மேல் என்று உவர்ப்புக்கொண்டான். இதனே அறிந்த வியாழபகவான் உலோகாயத மதத்தை உபதேசித்து உலக ஆசையை உண்டுபண்ணிஞர். இந்திரன் அரசியீலத் தன்மகன் சயந்தனிடம் ஒப்பித்துவிட்டு, இந்திராணியோடு இந்திரபோகத்தில் ஆழ்ந்தான்.

சயந்தன் தேவகுருவைப்பார்த்து 'குருநாதா! யாங்கள் சூரபன்மா வால் ஏன் அவதிப்பட்டோம்? அதஃனத் தெரிவித்தருளவேண்டும்' என்று விஞவிஞன். தேவகுரு, 'ரீங்கள் யாவரும் சிவரிந்தகஞன தக்கன்செய்த யாகத்தில் அவியுண்டபாவத்தால் இத்துஃணயவதிக்கு ஆளாவீர்கள்' என்று பாரீவதிகல்யாணமுதல் அவீனச் சிறைமீட்டவரையில் உள்ள வரலாறுகளே யேல்லாம் சுருங்கச்சொன்ஞர்.

## வள்ளியம்மை திருமணம் :

தொண்டை காட்டி லே மேற்பாடியென்னும் ஊருக்கு அருகில் வள்ளிமீல என்ற ஒரு மீலயுண்டு. அதீன கம்பி என்னும் வேடர்குலத் தீல்வன் அரசாண்டுவந்தான். அவனுக்குப் பல புதல்வர்கள் இருப்பேனும் புதல்லி இல்லேயே என்ற கவீல வாட்டியது. தம் குலவழக்கப்படி முருக னுக்கு வெறியாடிப் பூதித்து வழிபட்டுவந்தான். அப்போது அம்மலேச் சாரலில், ஐம்போறிகளேயும் அடக்கியாண்ட சிவமுனிவர் என்னும் முனிவர் பேருமான் சிவபெருமானீன கேகியாண்ட சிவமுனிவர் என்னும் முனிவர் பேருமான் சிவபெருமானீன கேகியாண்ட விய்றையில் அருள்கு அவர்முன் கடவுளின் அருளால் ஓரினய அழகான பெண்மான் ஒன்று அவர்முன் வந்துலாவியது. அதீனக் கண்டதும் அம்முனிவர் காதல்வயப்பட்டுச் சிறிது கலங்கினர். தேய்வப்புணர்ச்சியாக கோக்கிரைர். கோக்கில் இன்பம் பிறந்தது. மான் கருவுற்றது, திருமாலின் புத்திரியாகிய சுந்தரி என்பவள் முருகணேயே கணவனுகப்பேறத் தவஞ்செய்தவள் அந்த மானின் கருவிலேபுகுந்தாள்.

கருமுற்றி வள்ளிக்குழி ஒன்றில் மான் தெய்வக்குழக்தையைப் பெற்றது. மான் தன்னினமான குட்டியாக இல்லாமல் குழக்தையாக இருக்ததைக் கண்டு அஞ்சி ஓடியது.

பரிவாரங்கள் புடைசூழக் கொடிச்சியாகிய தன் மணேவியோடு அவ் வழியே வந்த நம்பிராசன் அக்குழந்தையைக்கண்டு ' முருகன் அருள்' என்றெண்ணி வாரி எடுத்து உச்சிமோர்து தன் மீனவிகையிற் கொடுத்து மகிழ்ந்தான். அணவர்க்கும் விருந்தளித்தான். அந்த மலேயிலுள்ள குறவர் களில். முதியோர்கள் அனேவரும் வள்ளிக்குழியில் எடுத்த காரணத்தால் வள்ளி எனப் பெயர் சூட்டினர். குழந்தை வள்ளி குறுகுறு நடந்தும், கு நும்புபல செய்தும், சிறுசோருக்கியும் வீனயாடி, பெற்ரோக்ன மகிழ் வித்தாள். வள்ளியம்மைக்கு வயது பன்னிரண்டாயிற்று. பெற்ரோக்கள் குலவழக்கப்படி தம்மகளேத் நினப்புனம் காவல்செய்ய சியமித்தனர். அப் போது முருகப்பெருமான் கந்தவெற்பை நீங்கிச் சுந்தரிதேவியார்க்கு அருள் வழங்கத் தணிகைமலேயை அடைந்தார். அவ்வமயம் நாரதமுனிவர் வாயி லாக வள்ளிநாயகியாருடைய பேரழகைச் செவிமடுத்த அப்பெருமான் மானிடமகளாகிய அவீளப்பெறுதற்கு மானுடவடிவந்தாங்கினர். கையில் வில்லும் அம்பும் வேலுந்தாங்கி வள்ளிம‰யை அடைந்தார். வள்ளிநாயகி யாரோடு காதன்மயக்கு உற்றவர்போல நடிக்கலாளுர். அப்போது வள்ளி யம் மையாரின் தந்தையாகிய நம்பிராசன் பரிவாரங்களுடன் அங்குவந்தான். உடனே முருகக்கடவுள் வேங்கைமர வடிவாகிப் பக்கத்திலேயே சின்ருர். நம்பிராசன் வள்ளியம்மையாருக்குத் தேனும் திணமாவும் நல்லாவின்பாலும் அளித்து. 'இம்மரம் ஏது? இதற்குமுன் இங்கே இல்ஸ்யே' என்று விண கினை். வேடர்கள் வெட்ட முயன்றனர். முருகக்கடவுள் அருளால் மனம் மாறி வழியே சென்றனர்.

வேடர்கள் மறைந்ததும், முருகன், மீன்டும் மானிடவடிவு தாங்கி, 'எனக்கு சின்னிரு பூங்கழல் அல்லது புகலொன்றில்லே; மீங்கலன் மீங்கலன் சீங்கலன் சென்றுமே; எனக்கு உய்திறம் இல்லே; உன் கையது என்னுயிர், புனியது பசியுறின் புல்லுந்துப்க்குமோ? குறத்தி நான்; தாங்கள் உலகருள் இறைவர்; ஆதலால் என் கலவியை விரும்புதல் முறையாகாது,' என்று மறுத்துரைத் தான். இந்தச்சமயத்தில் மீட்டும் நம்பேராசன் தமது பரிவாரங்களுடன் வந்து சேர்ந்தான். அதவேக்கண்ட வள்ளிநாயகியார் வருந்து 'ஐயோ வேடர்கள்

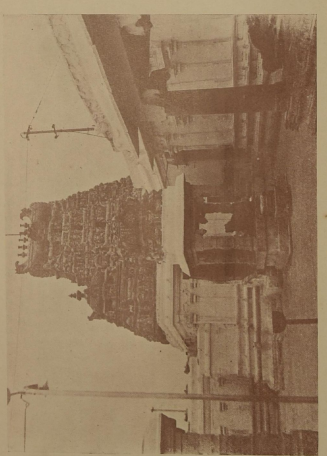
கொடியவர்கள்; உயிரையே குடித்துவிடுவார்கள்; வீரைக்கோடுங்கள்' என்று வேண்டிக்கொடைாள். இதினக்கேட்டு. இவளுக்கு கம்மீது இருக்கும் காதன்மை என்னே! என்று மகிழ்க்கு, வேடர்கள்முன்பு விருத்த வேதிய வேடம் தாங்கிச் சென்றுர். கம்பீராசனுக்கும் மற்றவர்களுக்கும் விபூது கொடுத்தார். பெற்றுக்கொண்ட கம்பீராசன், சுவாமிகள் இங்குவந்த காரணம் யாது? என்றுன். முனிவர் சண்டு நும்வரைக் குமரியாட வேண்டி வருவின்றனன் மெலிந்து கடிதென்றுர். கம்பீராசன் அப்படியா! மகிழ்ச்சி; சித்தலும் குமரியாடுங்கள்; என்பெண் தனியாக இருக்கிருள் அவளுக்கும் துணேயாக இருங்கள் என்று சொல்லிச்சென்றுன்.

முருகன், நம்பிராசன் சென்றதும் வள்ளிநாயகியையணுகி அம்மா எனக்குப் பசிக்கிறது என் றகூற, அவள் தேனும் நினமாவுங்கலர்து கொடுத் தாள். வாங்கியுண்டார். வெய்யில் மிகுதியாக இருப்பதால் தாகம் வாட்டு கிறது என்ருர். வள்ளியம்மையார் அதோ அந்த ஏழுமலேகளுக்கு அப்பால் ஒரு சுணே இருக்கிறது; அங்கே சென்று தண்ணிரருந்த வாரும் என்ருள். முனிவர் எனக்கு வழிதெரியாது என்ன, வள்ளிநாயகியார் அழைத்துச் சென்று நீர்பருகச்செய்தார். பருகிக் கரைபேறிய விருத்தவேதியர் வள்ளி நாயகியாரைப் பார்த்து ஆகத்தை வருத்துகின்ற அரும்பசி தவிர்த்தாய்; தெண்ணீர்த் தாகத்தை அவித்தாய்; இன்னும் தளர்ச்சி நீங்கவில்லே; என் மோகத்தையும் தணித்தால் என்குறை முடிந்தது' என்ருர். இவ்வார்த்தை யைக் கேட்டவுடனே வள்ளிநாயகியார் சீறி வேடத்திற்கேலாதன விளம்பி னீரே! இனியும் நீர் இங்கு நின்ருல் வேடர்களால் தீமைவிீளயும் என்று கூறித் தினப்புனத்தை அடைந்தாள். அப்போது முருகப்பெருமான், தம் தமையணுகிய விநாயகப்பெருமானே வேண்டிக்கொண்டார். விநாயகர் ஆணே யாகவந்து வள்ளியை வெருட்டினர். வள்ளியும் பொய்வேடங்கொண்டு கின்ற புனிதஃனயடைந்து அடியேஃன இவ்வாஃனயினின்று காத்தருள்க என வேண்டிக்கொண்டார். யானே சென்றது. பின்னர் முருகன் தமது உண் மைத் தெய்வவடிவை வள்ளிநாயகியார்க்குக் காட்டினர். வள்ளிநாயகியார் பெருமானே! இந்தவடிவை முன்னேயேகாட்டி முயங்கி இருக்கக்கூடாதா? இப்படியும் அடியேனே ஏமாற்றலாமா? அடியேன் செய்த பிழைகளேப் ... பொறுத்தருள்க என வேண்டிக்கொண்டாள். முருகன் அவீளத்தமுவி, ரீ போய் தினப்புனத்தைக் காவல்செய் என்றனுப்பினூர்.

மறுநாள் முருகன், வள்ளிநாயகியாரின் தோழியர்களேக்கண்டு இந்தப் பக்கமாக என் அம்புபட்ட யாணவந்ததா ? மான்வந்ததா ? புலிவந்ததா ?



மறுவெலாம் அகற்றி மக்களேச் காத்தருள் குறுக்குத்துறையின் மூருகள் ஆலயம்.



காவளம் பழுனிய கண்கவர் சிறப்பின் ஆவிதன் குடியெனும் அழகிய கோயில்.

என்று கேட்டுக்கொண்டே வந்தார். பாங்கியர் இவரைக் கண்டதும், 'நன்ருயிருக்கிறது; தலேவி திணப்புனம் காப்பதும், இவர் வேட்டையாடு வதும்; ஐயா தலேவரே! எங்கள் குலத்திற்கே பெரும்பழியைத் தேடிகிட்டீர்! உங்களேப்போன்ற பெரியவர்கள் குறப்பெண்ணேக் கொள்ள லாமா! தகாது தகாது; போம் போம். என்று கிலக்கிரைகள். தலேவனுகிய முருகன் 'முடியாது; மடலேறியாவது இவனே மணப்பேன்' என்ற குருக்கத்திரிழகில் மறைந்திரும்; யாம் தலேவியை அழைத்துவருவோம்' என்று கூறிச் சென்ருர்கள். வள்ளியோடு திரும்பிவந்தனர். 'அம்மா தலேவி! இங்கே இரு; நாங்கள் பூக்கொய்து வருகிரேம்' என்றுசொல்லி நமுவடிகளில் வீழ்ந்து வணங்கினர். அறமுகப்பெருமான் அங்கு எழுந்தருளினர். வள்ளிநாயகியார் அவர் திருவடிகளில் வீழ்ந்து வணங்கினர். அறமுகக்கடவுள் அம்மை யாரைத் தழுவிக்கலந்து. 'சின்பேற்ரோர்கள் உன்னேத் தேடுவார்கள்: நீ கிரைந்து தினேப்புனம் செல்க' என்று பணித்தனர். பாங்கியரும் வந்து வள்ளியை அழைத்துச்சென்றனர்.

குறவர்கள் திண முற்றியதைக்கண்டு வள்ளிநாயகியைச் சிற்றாரில் கிறு குடிலிலேயே தங்கும்படிச் சிறையிருத்திக் காத்தனர். வள்ளிநாயகியார் உடல் மெலிந்தது கண்ட சுற்றத்தார் சூரணங்கிற்று என்றுகூற, வேலிணக் கொண்டு வெறியாடச் செய்தனர். வேலன்மீது ஆவேசமாகவந்த அறமுகப் பண்ணவன், 'யாம் திணப்புனத்து இவினத் தீண்டினேம்; எம் மனம் மகிழச் சிறப்புச் செய்யுங்கள்: குறை நீங்கும்' என்ருர். வள்ளிநாயகியார் தெளிந்து எழுந்திருந்தார். வேடர்கள் பூசையிட்டார்கள்.

முருகன் வள்ளியையும் உடனழைத்துச்சென்குர். வள்ளிமாயகியாரின் தக்தை தனயர்களுக்கும் முருகனுக்குமிடையில் போர் ரிகழ்க்தது. அவர்கள் அணவரும் மடிக்தார்கள். வள்ளிகாயகியார் வேண்டிக்கொள்ள அணவரும் திரும்ப உயிர்பெற்றே முக்தனர். எழுக்த அவர்கள் ஏதோ தேவரீர் எங்குலத்திற்கே பழிதேடித் தக்துகிட்டீர்! போனதுபோகட்டும்; எம் சிற்றாருக்கு வக்து அக்கினிசாட்சியாகத் திருமணஞ்செய்து செல்லும்' என்று வேண்டிக்கொண்டனர். அவர்களது கிருப்பப்படியே அறுமுகப் பெருமான் எழுக்குருளினர். வேடர்கள் வள்ளியம்மையாரையும், முருகப் பெருமானினமும் புலித்தோல் ஆசனத்தில் இருக்கச்செய்தனர். காரதர் கிதகாட்ட, கம்பி திருமணஞ்செய்து கொடுத்தான். முருகப்பெருமான்

திருவருள்கிறைந்த நோக்கால் வள்ளியை நோக்கினர். வள்ளியார் தெய்வத் திருக்கோலம் பெற்ருர்.

சிவபெருமான் உமையம்மையாரோடு தேவகணங்கள் புடைகுழ வான வீதியில் வந்து, திருமணக்கோலத்தைக்கண்டு மகிழ்ந்தார். நம்பிராசன் தன் மகளேயும் மருமகனேயும் கண்டு மட்டற்ற மகிழ்ச்சிகொண்டான். 'மணமக்கள் இன்றபோல் என்றும் இன்பமுடன் இருக்க' என வாழ்த் தினர் முதுமக்கள். முருகப்பெருமான் வேடர் வேண்டுகோளின்படி கனியும், கிழங்கும், தேனும் விருந்துண்டபின் திருத்தணிமலேக்கு எழுந் தருளிஞர். தேவதச்சன் ரிருமித்த கோயிலில் எழுந்தருளியிருந்து அங்கிருந் தரு புறப்பட்டுக் கமிலேமலேச்சாரலிலுள்ள கந்தவெற்பை அடைந்து. தெய்வயாணயம்மையார் எதிர்கொள்ள இருபெருந்துணவியரோடு அணே மேல் எழுந்தருளினர். அப்போது தெய்வயானையம்மையாரின் விருப்பிற் கிணங்க வள்ளிராயகியாரின் வரலாற்றைக் கூறியருளிஞர். தெய்வயானே யம்மையார் முருகன் வல்லபத்தை வியந்து பாராட்டினர். இருபெருந் தேவிமார்களும் மலரும் மணமும்போல விளங்கிஞர்கள்.

> சேவலும் கொடிமான் தேரும் சிறைமணி மயிலும் தொன்னுள் மேவரும் தகரும் வேலும் வேறுள படைகள் யாவும் மூவிரு முகத்து வள்ளல் மொழிந்திடு பணிகள் ஆற்றிக் கோவிலின் மருங்கும் முன்னும் குறுகிவீற் றிருந்த மன்னே.

ஆறிரு தடந்தோள் வாழ்க அறுமுகம் வாழ்க வெற்பைக் கூறுசெய் தனிவேல் வாழ்க குக்குடம் வாழ்க செவ்வேள் ஏறிய மஞ்ஞை வாழ்க யானேதன் னணங்கு வாழ்க மாறிலா வள்ளி வாழ்க வாழ்கசீர் அடியார் எல்லாம்.

# கந்தபுராணதத்துவம்

உயிர்கள், முன்னேய பலபிறவிகளில் செய்த புண்ணிய விசேடத்தால் குன்ருத தவ ஒழுக்கமும் தூய உள்ளமும் தெய்வத்தன்மையும் பெற்று. நற்சார்பிணுலே விரதம் தியானம் இவற்றை மேற்கொள்ளும்; சுடச்சுடரும் பொன்போல் ஒளிவிடும்; சாணே தீட்டப்பட்ட மணியைப்போலத் தவ சித்திகளப் பெற்று. எல்லாம்வல்ல சித்தராக விளங்கும். அத்தகைய உயிர், தன்னிஃயில் தாழாது சிவத்தையே சார்ந்து நிற்பின் சிவமாய் விளங்கும்; மாயையைப்பற்றிரிற்பின், மாயேயங்களேப் பொருந்தி, இந்திரியவயமயங்கித் தன்னிஃகெட்டுத் தடுமாறும். அப்போது ஆணவமலம் கேரே உயிரில் தொழில்புரிய, அதன் குணமாகிய காமமும் பிறவும் உயிரினிடமாகத் தோன்றும். பின்னர், காமத்திற்கு இடையூருகிய வெகுளியும் மயக்கமும் வீளயும். இங்ஙனம், புண்ணியத்தில் சிறந்த புனித உயிர் மாயையில் தோய்ந்து மயங்கச் சிலந்தபோலத் தஃாக்குமேல் தஃாயிட்டுக்கொண்டு அவதிப்படும். இவ்வுண்மையை மாயைப்படலம். அசுரர்தோற்றுபடலம் இவற்றின் வரலாருகிய. காசிபர் மாயையைப்புணர்ந்து மயங்கி, தேவ உரு புதல் விலங்கு உருவரை எடுத்து அசுரத்தன் மையோடு விலங்குத்தன் மையும் வாய்ந்த மக்கள் பல்லாயிரவரைப் படைத்தார் என்ற நிகழ்ச்சி நன்கு அறிவிக்கும்.

திறப்பாகச் சூரபன்மன் ஆணவமலத்தின் உரு: சிங்கமுகன் கன்ம மலத்தின் வடிவு; தாரகன் மாயாமலத்தின் வடிவம்; அயமுகி, இந்திராணி யின் அழகை எடுத்துக்கூறிச் சூரபன்மனுக்கு இதஞ்செய்வாள்போல அவனே அடக்குவித்தலின் திரோதாயிமலம் என்பது உய்த்துணரத்தக்கது.

இறைவன், அந்தந்த ஆன்மாக்களுடைய பரிபாக விசேடங்களுக் குத் தக. விண்களுக்கு ஏற்ப ஆணவாதி மலங்களில் அழுத்தி. விணப்போகங் களே ஊட்டி, நல்லறிவு சற்றேடுபற ஞான தீபத்தை ஏற்றுவித்து, படிப்படி யாக உயர்த்துவார் என்பதை அசுரர் யாகப்படலம் வரம்பெறுபடலம் ஆகிய இவற்றின் வரலாறுகள் வகுத்துக்காட்டுகின்றன. மூர்க்கரை மூர்க்கரே முகக்குமாறுபோல மாயையால் மயங்கும் ஆன்மாக்களுக்கு மாயாவாதியே ஆசாரியகைக்கிடைப்பன்; 'நாம் பிரமம்; எல்லாம் மித்தை' என்று கூறி மாயையிலேயே அழுந்தச்செய்வன் என்பதைச் சுக்கிரன் உபதேசப்படலம், மாயை உபதேசப்படலம் என்ற இவற்றின் வரலாறுகள் உணர்த்தும்.

இறைவன், சுத்தமும் அசுத்தமும் பீரகிருதியுமாகிய மாயைகளேக் கொண்டு, ஆன்மாக்கள் செய்த விணக்கு ஈடாகத் தனு கரண புவன போகங் களேப் படைக்கின்ருர் என்பதின அண்டகோசப்படலம் அறிவிக்கிறது.

மும்மலச் சேட்டையினல் மூடமான உயிர்கள், மட்டுப்படாத ஆசையும் கட்டுக்கடங்காத காமமுங்கொண்டு எல்லா அண்டங்களேயும் அடக்கியாள எண்ணும்; எல்லாச் சுகபோகங்களேயும் தனக்கே உரிமையாக்கிக்கொள்ள உன்னும்; எருத்துகோவு காகம் அறியாதவாறபோலத் தம்மின்பம் ஒன்றே கருதிப் பிறர்வருத்தம் பர்ராமல் தகாதனசெய்து தண்டன்யும் தக்து அடிப்படுத்தும் என்பதினத் இக்குவிசயப்படலம்முதல் தேவரை ஏவல்கொள்படலம்வரையுள்ள வரலாறுகள் வகுக்கின்றன.

நச்சுப்பாம்புற்குப் பிறந்தவை நச்சுப்பாம்பாகவே இருத்தல்போல, மலத்தில் ஊறி மாயாகாரியமான உடலே எடுத்த உயிர்கள், பிறந்த கிடத்தின் புன்மை குன்ருதவாறு பொல்லாங்குகள் செய்யும் என்பதைப் புதல்வரைப்பெறுபடலம், கிரவுஞ்சப்படலம், அசமுகிப்படலம் முதலிய வற்றின் வரலாறுகள் அறிவிக்கின்றன.

இறைவன் ஆணேவழி நில்லாது, பாவங்களேச்செய்த உயிர்கள், நுகர்ந்தே வினேகளுக்குக் கழிவு தேடிக்கொள்ளவேண்டும் என்பதனேத் தேவர் புலம்புறுபடலம், சூரன் தண்டஞ்செய்படலம், தேவர் சிறைபுகு படலம் என்பவைகள் தெரிவிக்கின்றன.

மூலமல முணப்பு அடங்கி, அஞ்சியாயினும் அன்புபட்டாயினும் முதல்வன் திருவடிக்கு அடிமையூண்ட ஆன்மாக்களே இறைவன் ஆட் கொண்டு அருள் வழங்குவார்; ஏதுக்களாலும் எடுத்தமொழியாலும் முன் னின்றும் உள்ளின்றும் உணர்த்துவார்; அப்படி உணர்த்தியும் உணராத உயிர்களேச் சுட்டும் அறுத்தும் கோய்ரீக்கும் மருத்துவன்போல மறக் கருணேகாட்டி ஆட்கொள்ளுவார் என்ற உண்மைகளேக் கயமுகன்வதை. சதமுகன்வதை முதலான வதையிகழ்ச்சிகள் வகுக்கின்றன.

ஆணவத்தின் கொட்டத்தை அடக்க, முதற்கண் ஆணவம் பற்றக் கோடாகக் கொண்டியங்கும் மாயாமலத்தை மாய்விப்பதே இறைவன் செய்யும் உபகாரம் என்பதனேத் தாரகன்வதைப்படலம் சொல்லுகிறது.

மாயையின் வழியதாய் மாயை, மாயேயங்களின் அழிவை உணர்த்தி, ஆணவத்தை வலிகுன்றவைக்கும் உபகாரமலத்தின் உதவியை அசுரேந் தேரன் மகேந்திரஞ்செல் படலம் அறிவிக்கிறது.

சிவபரம்பொருள், ஆன்மாக்களுடைய பரிபாகத்தைத் திருவுள்ளத் தில் எண்ணி மாயை கன்மங்களே வீட்டி மலத்தை வாட்டி, ஆன்மாக்களே உய்யக்கொண்டருள, கைம்மாறு வேண்டாத கருணேயால் தாமே வழிக் கொள்ளும் என்பதனே வழிகடைப்படலம், குமாரபுரிப்படலம், சுரம்புகு படலம், திருச்செந்திற்படலம் ஆகிய இவைகள் விளக்குகின்றன.

இறைவன் கருணே இருந்தால் அணு அண்டமாகும்; அண்டம் அணுவாகும்; ஐந்தொழில் நீங்கலாக ஏனேயவற்றையெல்லாம் உயிர்கள் இயற்றும் என்பதன் வீரவாகு மகேந்திரஞ்செல் படலம் முதல் நகர்புகு படலம் வரையிலுள்ள பகுதிகள் அறிவிக்கின்றன.

சுத்தமாயாகாரியமான தனு கரண புவன போகங்களேப் பெற்ற விஞ்ஞானகலராகிய ஆன்மாக்கள். விணசெய்தும் விண்பற்ருதவர்களாய். சிவப்பணி செய்தஃயே தம் குறிக்கோளாகக்கொண்டு, அரன் ஆணேயின் வழி நடப்பர்; அரனடியார்க்கு இன்னல் செய்பவற்றை வதைத்தும் வலிவாட்டியும் உண்மை உணர்த்தியும் உபதேசித்தும் அருளுவார்கள் என்பதின விரவாகு சயந்தினத்தேற்றுபடலம் முதல் விரவாகு மிட்சிப் படலம் வரையிலுள்ள வரலாறுகள் நன்கு கிளக்கும்.

மூலமலம் வலி ஒடுங்காத ரீஃயில். குரு ஆணேயின்வழி ரின்று கடைத்தேருமல், காமமும் குரோதமும் கிளர்ந்தெழத் தீயனவே செய்ய எண்ணுவிக்கும் என்பதீன. வீரவாகுதேவர் குருவாக எழுந்தருளி முருக குகிய இறைவனுடைய பொது இயல்புகீனயும். சூரபன்மனுகிய முனேப் புண்ட ஆன்மாவினுடைய மாட்டாமையையும் சிற்றறிவு சிறுதொழில் உடைமையையும் தெரிவிக்கவும். சூரபன்மன் தனது துர்ப்புத்தி மந்திரிக ளாகிய மகிடன், தர்க்குணன், தருமகோபன், காலசித்து, சண்டன், அனைவ முதலியவர்கீளயும் சிங்கணுகிய தம்பியையும், பானுகோபன் இரணியன் முதலான மக்கள்யும் ஆலோசித்து அமருக்குப் புறப்பட்டான் என்ற வரலாறு தெரிவிக்கிறது. இதில் கன்மமல வடிவாகிய சிங்கமுகன் நல்வின் யின் வடிவாக நண்ணிய சுறுபொழுதில் உணர்த்திய உபதேசங்கள் சிக்தை கவரும் பகுதிகளாம்.

யுத்தகாண்டம் முழுமையும் அளவிலா ஆற்றலும் அறிவும் கருணேயு முடைய இறைவன் மலகன்மங்களின் வலியைவாட்டி, பருப்பூதங்கள் நுண்பூதங்களுளடங்க, நுண்பூதங்கள் தத்தம் தன்மாத்திரையுள் ஒடுங்க எல்லாவற்றையும் தன்னகத்தடக்கி இறை தற்சிவமாகிய பரம்பரமாய் இருக்கும் சிலேயை எடுத்தியம்புகிறது.

இவ்வண்ணம் வீணகள் வீட்டி. மலங்களே வாட்டி, தருப்பெருகு சிவஞானத்தை அளித்த சிவம், ஆன்மாக்கள் அங்கங்கே உணர்ந்துணர்ந்து உயர மனங்கொண்டு வரங்கொடுத்து வாழ்வளித்து. பரங்குன்று முதலிய தலங்களில் இருந்து, அரு அருவுரு உரு என்ற மூன்று திருமேனிகளேத் தாங்கி அருள்செய்யும் என்பதைத் தேவகாண்ட, தக்ககாண்ட வரலாறுகள் தெரிவிக்கின்றன.

சகலான்மாக்களாகிய நமக்குக் குருமேனி தாங்கிவந்து ஆட்கொள் ளும் நில்யை, வேடர்குலத்துப் பிறந்த வள்ளியாகிய உயிர், வேடர்குழலி லேயே வளர்ந்து தன்னே வேட்டுவமகளாகவே எண்ணியிருந்தும், அதனத் தெளிவிக்க முருகன் வேடகை, வேதியகை, தன்னுடைய உண்மை வடிவு காட்டி ஆட்கொண்டு, திருமணஞ்செய்துகொண்டு, இணேயிலா இன்பவாரியில் தோய்ந்திருந்தார் என்ற வரலாற்ருல் விளங்கும் பகுதி மிகச் சிறப்பாக அறிந்துய்யவேண்டுவது ஒன்ருகும்.

இவ்வண்ணம் கந்தபுராணவரலாறு முழுமையுமே சைவசித்தாந்தக் கருத்தமைந்ததாக இருத்தல் எண்ணி உணர்ந்து உய்தற்குரியது.

## பிறவரலாறுகள்

#### வியாக்கிராசுர சங்காரமூர்த்தி:

தருமால் பிரமன் இருவரும் நாம் பெரியம் எனப் பொருதனர். இருவரும் முடிவுகாண முடியாமையால் இருமால் யாகாக்கினியினின்று வியாக்கிரன் என்னும் அசுரீனயும். பிரமன் யாகாக்கினியிலிருந்து மகிடா சுரீனயும் எழுப்பிப் பொரச்செய்தனர். இருவரும் பொருது வெற்றிகாண முடியாமையால் தம்முள் ஒத்து வியாக்கிரன் அரசகைவும், மகிடன் மந்திரி யாகவும் இருந்து அரசாண்டு அனேவருக்கும் துன்பம் விரேத்தனர். இது கண்ட தேவர்கள் சிவபெருமானிடம் விண்ணப்பித்துக்கொண்டார்கள். பெருமான் ஆணேயின்வண்ணம் வியாக்கிரண் முருகனும், மகிடனத் துர்க்கையும் வென்றனர் என்பது வரலாறு. ஆதலால் முருகப்பெருமான் புலிமுகத்தரக்கணேக் கொன்ற கடவுளாயினர்.

### கஜாரூடர் :

வாமனுவதாரம் கொண்ட திருமால், தாரகாசுரணக் கொன்ற நன்றிக் காகத் தவம்செய்து முருகனுக்குப் பிணிமுகம் என்னும் யாணயாயினர் என்பது வரலாறு.

#### மாதங்காரி :

ததிசிமுனிவர் குபன் என்னும் அரசனேடு நட்பாக இருந்தார். குபனுக்கும் அவருக்கும் ஒருநாள், அந்தணவலியோ அரசவலியோ சிறந்தது என்ற வாய்ப்போர் மூண்டது. குபன் வச்சிராயுதத்தால் அடிக்கத் ததிசி முனிவர் இறந்தார். சுக்கிரஞர் சஞ்சீவினி மந்திரத்தால் எழுப்பிக் குபின நோக்கி, 'அரசகுமாரா! அந்தணர் பிழைசெய்யின் அவர்களேக் கொல்லுதல் தகாது: அரசநீதி தவறிக் கொன்றதால் நீ மதயானயாகுக' எனச் சபித்தனர். குபன் உவா என்னும் காட்டிமே மதயானயாகத் திரிந்தான். தேவர்முதல் அனேவரும் அஞ்சினர். சற்புத்திரன் என்ற வணிகன் ஒருவன் விதிப்படி கந்தவிரதங்களே அனுட்டித்து முருகன் ஆணேயின்வண்ணம் கதிர்காம வழிபாட்டிற்காகப் புறப்பட்டுச்சென்றுன்: நடுக்காட்டில் குபயானேயைச் சந்தித்தான்; அஞ்சிஞன். முருகன் அக்கணமே வேடருபத்துடன்தோன்றி அந்த யானேயைக்கொன்று வணிகணக் காப்பாற்றிஞர்.

#### சீகரமூர்த்தி:

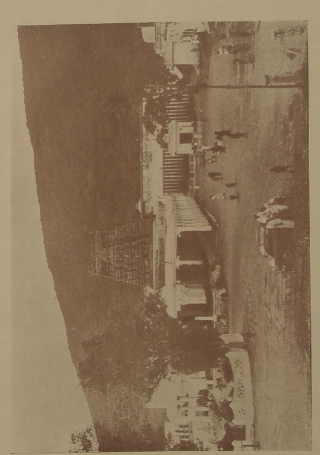
உச்சயினியில் சந்திரசேனன் என்ற அரசனிருந்தான். அவனிடம் சிந்தாமணி என்னும் இரத்தினம் இருந்தது. அதணப் பிடுங்கிக்கொள் வதற்காக அவனியில் அரசர் அணவரும் படை எடுத்து வந்தனர். சந்திர சேனன் சிறிதும் அஞ்சாமல் மாகாளேசுவரப்பெருமாரேப் பூசித்துவந்தான். ஒருவன் சந்திரசேனமன்னனேப் அங்ஙனம் இருக்கையில் இடைமகன் போலவே தானும் சிவலிங்கபூசனே செய்ய எண்ணினன்: சிவலிங்கம் செய்து வழிபட்டான். தாய், அச்சிவலிங்கத்தைக் கமேத்துச் சென்ருள். இடைக்குமரன் மூர்ச்சையாயினுன். தெளிந்து எழுந்ததும் அவ்விடத்தில் சிறந்த சிவாலபமும் சோதிவடிவான சிவலிங்கமும் இருக்கக் கண்டு பூசித்தான். அவன் தாயும், இதைக்கண்டு வியந்து அரசனிடம் அறிவித்தாள். அந்த நகரை முற்றுகையிடவந்த மாற்ருர்கள் அனேவரும் கண்டு வியந்து. சந்திரசேனனே வணங்கிச் சீகரன் என்னும் அவ்விடைக் குமரணயும் போற்றித் திரும்பீச் சென்றனர். இச்சீகரனே கண்ணனுடைய எட்டாந்தஃமுறைப் பாட்டன். இச்சீகரன் முருகணே நோக்கித் தவும் செய்து அருள்பெற்ருன். ஆதலால் இம்மூர்த்தி சீகரமூர்த்தி என வழங்க லாயிற்று என்று பிரமோத்தரகாண்டத்தும், திருச்செந்தூர்ப்புராணத்தும் அறிவிக்கப்படுகிறது.

#### யாகரட்சக மூர்த்தி :

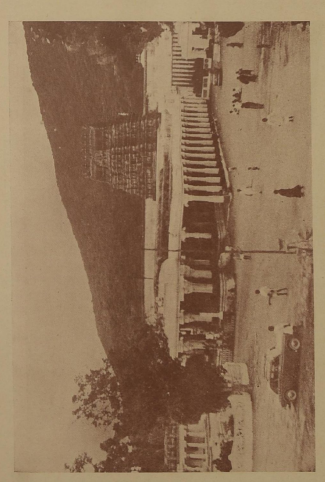
திதியின் வேண்டுகோளுக்காகக் காசியபர் புத்திரகாமம் என்னும் தலத்தையடைந்து, தேவர்களே அழிக்கத்தக்க புதல்வனே கிரும்பே யாகம் செய்தார். யாகத்தினின்றும் முருகன் தோன்றி, காசியபருக்கு அருள் செய்தார். காசியபர், அவ்விடத்திலேயே முருகனே என்றும் எழுந்தருளும் படி வேண்டிக்கொண்டார். முருகனும் அங்ஙனமே எழுந்தருளி, அந்தணர் செய்யும் வேள்வியைக் காத்திருக்கிருர்.

### நல்லியக்கோடனுக்கு அருள்செய்தது:

ஏறுமாநாட்டு நல்லியக்கோட‰க்கண்டு பொருமையுற்ற மூவேந்தர் களும் அவனுடைய நகரங்களாகிய எயிற்பட்டினம். ஆமூர். வேலூர்,



அழகர் கோவிலும் - பழமுதிர் சோலேமலேயும்.



மழவிடை ஏறி மகிழ்வோன் குமரன் குழமுதிர் இனநளங் காட்டிய பழமுதிர்சோலே.

முதார், இலங்கை இவைகளே முற்றுகையீட்டனர். அப்போது கோடன் ஆமூர்க்கண் தங்கி இருந்தான். கடும்போர் நடந்தது. கோடனுடைய அமைச்சர்களுள் ஒருவன் மாற்ருர்பக்கல்சார்ந்து உளவுகூறுவானுயினுன். அதனுல் இவன்படை தோற்றது. கோடன் மனம் வருந்தி. இரவே தன் மண்கியுடன் புறப்பட்டு. வேலூர்க்கோட்டை சென்று, அங்கு முருகணே வழிபட்டு வந்தான். முருகக்கடவுள் அவன்கனகிற்ரேன்றி 'அன்பனே! அஞ்சற்க; நீ நீராடும் கேணியிலுள்ள பூவைப்பறித்து நம் மந்திரத்தைக் கூறிப் பகைவர்மேல் செலுத்துக; வெற்றி உனதாகும்' என்றருளி மறைந்தனர். நல்லியக்கோடனும் அங்ஙனமேசெய்து வெற்றிகண்டான். தான் இருந்த இடத்திற்கு வேலூர் எனப் பெயரிட்டு முருகனுக்கும் ஆலயம் கட்டிவைத்தான். சிறுபாணுற்றுப்படையில் ''திறல்வேல் நுதியிற் பூத்த கேணி கிறல்வேல் வென்றி வேலோர் எய்தின்'' என வரூஉம் பகுதியும் அதற்குரிய நச்சினர்க்கினியருரையும் சண்டுச் சிந்திக்கத்தக்கன.

#### இலே வேலானது:

டிகண்டி என்னும் முனிவர் செர்கமிமுணரவேண்டி, இருவேங்கட மலக்கண் உள்ள செவ்வேட்பெருமான்ப் பூசித்தார். செவ்வேட்பெருமான் வெளிப்பட்டு 'சும் மாணுக்கன் அகத்தியனிடம் அறிக' என்று அறிவுறுத் தினர். சிகண்டி அகத்தியரிடம் முத்தமிழ் கற்று, அனுகுலன் மகணுகிய சயர்த்குமரனுக்காக ''இசை நுணுக்கம்'' என்னும் ஒர் நூலேச்செய்தார். அகத்தியர் ஆண்ப்படிச் சிகண்டி கதிர்காமவழிபாட்டிற்குச் செல்லும் போது யானேயொன்று வழிமறித்தது. 'சீடர்களும் பிறரும் அஞ்சினர். சிகண்டி ஒரு வெற்றிலேயை எடுத்து. 'இது வேலாகச்சென்று முருகன் திருவருளால் யானேயை வெல்லுக' என விடுத்தார். வெற்றிலே வேலாகச் சென்று தைத்தது. இறந்த யானேயிலிருந்த ஒரு கந்தர்வன் வந்துதோன்றி, 'என்பெயர் ஐராவசு; வியாழன் சாபத்தால் யானையாயினேன்; முருகன் திருவருளால் பழைய வடிவடைந்தேன்' என்றனன். அதுமுதல் முருகன் திருவருளால் பழைய வடிவடைந்தேன்' என்றனன். அதுமுதல் முருகன் இலேவேற்கடவுளாயினர். இவ்வரலாறு காதிர்காம மான்மியத்து விரிவாகக் கூறப்பெற்றுள்ளது.

## ஓங்காரமஃலயின் உச்சியில் எழுந்தருளியது :

வேதங்கள் சிவபெருமானே வழிபட்டுத் தாம் ஒரு மஃயாகித் தாங்க வாம்பெற்றதை அறிந்த பிரணவம். தனக்கும் அப்பதவிவேண்டும் என விரும்பிற்று. சிவபெருமான் அவற்றைகோக்கி ஈம் குமரனுடன் செல்க' என ஆணேதந்தார். அங்ஙனமே பிரணவம் திருப்போருரிற் சென்று முருகணே வழிபட்டது. முருகன் 'எல்லாமந்திரவடி வாகவும்' எமது பிற்பக்கத்தில் குழ்ந்து மலேவடி வாக இருக்க; நாம் நும் உச்சுயில் வீற்றிருந்தருளுகிரேம்; உம்மை வேதங்களெல்லாம் நாடோறும் சேவிக்கும்' என்று திருவாய் மலர்ந்தார். பிரணவம் திருப்போரூர் மலேயாகி முருகணேடு என்றும் விளங்கு கிறது. இவ்வரலாற்றைத் திருப்போரூர்ப்புராணம் நன்கு விளக்கும்.

### முட்டைப்பேர் ஏற்றது :

சோழநாட்டிலே தஞ்சைவாணன்கோவையைப் பாடிய பொய்யா மொழிப்புலவர், சிவபெருமானேயன்றி வேறு யாரையும் துதியாதவராய் இருந்தார். அவரிடம் முருகனடியார் ஒருவர் சென்று முருகணப்பற்றிப் பாடவேண்டிரை. புலவர் 'கோழிபைப்பாடிய வாயால் குஞ்சைப்பாடேன் என்ருர். அடியவர் வருக்கு, செவ்வேட்பெருமானிடம் சென்று அதனே விண்ணப்பித்தார். முருகன், 'எங்ஙனமாவது அவர் வாயிலிருந்து உம் விருப்பப்படி நம்மைப்பற்றிக் கவிதைவரச் செய்வேன்: கவலற்க' என்று கூறி அவரைப்போக விடுத்தார். பின் ஓர்காள் பொய்யாமொழியார் பால வனத்தின்மேல் போய்க்கொண்டிருக்கிறபோது முருகன் ஒரு வேடராய் வந்தார்; புலவரைநோக்கி நீர் யார்? என அதட்டிரைர். அஞ்சிய பொய்யா மொழியார் 'நான் ஒரு புலவன்' என்ருர். வேடர் நகைத்து 'எம் குல தெய்வமாகிய முருக்கோயன்றி வேறு யாருக்குப் புலவன் என்ற பெயருண்டு? ரீ புலவஞையின் பாடவருமோ?' என்று உரப்பிஞர். அதுகேட்ட புலவர் துணிவுபிறந்து 'ஆம்' என்றுர். உடனே வேடமூர்த்தி. 'அங்ஙனமாயின் என் பெயர் முட்டை என்றமைத்து, தாய் மகளேச்சுரம்போக்கிய துறையில் ஒருவெண்பாப் பாடுக' எனப் பணித்தார். பொய்யாமொழிப்புலவர்,

> பொன்போலும் கள்ளிப் பொறிபறக்கும் கானலிலே என்பேதை செல்லற் கியைந்தனனே - மின்போலும் மானவேல் முட்டைக்கு மாருய தெவ்வர்போம் கானவேல் முட்டைக்கும் காடு.

எனப் பாடிஞர். கேட்ட முட்டைவேடன் ககைத்து. கள்ளிப்பொறி பறக்கும் கானலிலே வேல்முள் குத்துமோ? என்றனர். 'அங்ஙனமாயின் கீயே பாடு பார்க்கலாம்' எனப் புலவர் சினந்தனர். உடனே வேடன். விழுந்ததுளி அந்தரத்தே வேமென்றும் வீழின் எழுந்து சுடர்சுடும் என்றும் – செழுங்கொண்டல் பெய்யாத கானகத்திற் பெய்வளேயும் சென்றனனே பொய்யா மொழிப்பகைஞர் போல்.

என்று பாடினர். பாடலின்சுவை உணர்ந்த புலவர் வணங்கிஞர். முருகன் தன் உண்மை வடிவுகாட்டி 'அன்று எம் அன்பர் ஒருவர் கேட்டதற்குக் கோழியைப் பாடிய வாயால் குஞ்சைப் பாடேம் என்றீரே: குஞ்சைக் காட்டிலும் முட்டை பெரிதோ? என்று கிஞைகிஞர். புலவர் தம் தவறு அறிந்து 'சிவமே முருகன்; முருகணே சிவம்' என்பதை உணர்ந்து அருள் பெற்று உய்ந்தார்.

#### ஆயிரவரைக்காத்தது :

சுவபூசையில் சிக்தையைப் பிறிதொன்றில் செலுத்திய குற்றத்திற் காக நக்கீரரைத் திருப்பரங்குன்றத்துக்குகையொன்றில் பூதம் அடைத்தது. இதே குற்றத்திற்கு முன் அடைபட்டிருந்த தொள்ளாயிரத்துத் தொண் ணூற்று ஒன்பதின்மரும் நக்கீரரைக்கண்டு 'நம் ஆயிரவர் வாழ்வும் இன்ரேடு முடிந்தது' என வருந்தினர். நக்கீரர் முருகீன நோக்கித் திரு முருகாற்றுப்படை பாடி எல்லோரையும் உய்வித்தார். இந்தவரலாற்றைத் திருப்பரங்கிரிப் புராணமும், திருக்கானத்தி புராணமும், திருவிளேயாடற் புராணமும் தெரிவிக்கும்.

### வரதராசமூர்த்தி :

காசிபரும் கபிலரும், பிரமனே முதற்கடவுள்; திருமாலே முதற் கடவுள் எனத் தம்முள் மாறுபட்டனர். துருவாசர், அவர்கள் முதற்கடவுள் அல்லர்; உலகத்திற்கு எவன் சங்காரகாரணஞே அவனே முதற்கடவுள் என வாதித்தனர். வாதித்தும் அவ்விருவர் மனமும் தெளியாமையால் இலஞ்சு முருகனே அவர்களுக்கு அறிவிக்கவேண்டும் என்று முருகன் சன்னிதியில் முறையிட்டார். முருகக்கடவுள் வெளிப்பட்டு முதல்வன் சிவனே என்பதைத் தெளிவித்தார். மேலும் சிவமே தாகுசிய சிலீயையும் அவர்களுக்குத் தெரிவித்தார். இந்த வரலாற்றைத் திருச்செர்தார்ப் புராணத் தால் அறியலாம்.

#### ஐம்படைகொடுத்தது:

திருமால் தாரகனுலம் ஏனேயோராலும் தன் படைக்கலமிழக்து வருந்திப் பின்னர் நாரதர் உபதேசத்தின்படி குமாரக்கடவுளே கோக்கி நேற்று, ஐம்படையையும் அடைந்தார். இதவேத் தணிகைப்புராணத்து.

'' சார்ங்கமும் மற்றவும் சாமி அளித்தான் ''

என்ற பகுதி அறிவிக்கும்.

#### யோகாசாரியர் :

பிங்கலர் முதலிய முனிவர்கள் சித்தகளே அடையும் உபாயம் யாதென்று தம்முட் பிணங்கியபோது, நாரதர் குமாரக்கடவுளே போக இயல்பு உணர்த்துபவர் என அறிவித்தார். முனிவர்களும் அவ்வாறே முருகளே வழிபட்டு யோக உண்மைகள் பலவற்றையும் அறிந்தனர். இந்த வரலாற்றை,

அக்கினியிற் பொறிவடிவா யுதித்தனில வனற்றேவ ரவரே தாங்க மிக்கினிய சரவணத்திற் சார்ந்துவிளே யாடுமொரு வேலோன் காற்றைத் தொக்கினிலேற் றெழுப்பியனல் சுவாலிக்கச் செயும்யோகத் துணேவர் முன்னர் அக்கனிய கரக்கபிலன் முதலானேர்க்குப் போதித்தான் அவற்றை மன்னே.

என்ற யோகதரிசன செய்யுள்கொண்டு அறியலாம்.

## குழந்தை வேலப்பர் :

பழனியில் சுவணகுத்தன் என்ற செட்டி ஒருவனிருந்தான். அவன் மனேவி மகேசை. அவர்கள் பின்னப்பேறின்மையால் வருந்தி, நாராயணனே நோக்கித் தவம்கிடந்து, அவனருளால் ஒரு ஆண்குழந்தையைப் பெற் றனர். அந்தக்குழந்தை ஐந்துவயதளவில் நீராடச் சென்றபோது நீருள் மூழ்கித் திருமால் கைக்குச் சங்காயிற்று. நீராடச்சென்ற குழந்தை வாராமல் போனவுடன் பெற்ருர்கள் வருந்தி முருகளே வேண்டினர். முருகன் குழந்தைவேலப்பகை வெளிப்பட்டார். செட்டியாரும் அவர் மன்னியும் இழந்த குழந்தையைப் பெற்றதால் பெருமகிழ்வு எய்தினர். முருகன், செட்டியாருக்கு உண்மை உணர்த்தத் திருவுளங்கொண்டு கருணேகூர் முகங்களாறும் கரங்கள் பன்னிரண்டும் கொண்டே ஒரு திருமுருகளுகக் காட்சியளித்தார். 'நீங்கள் எமக்கு வழிவழித் தொண்டுபூண்டமையால் யாம் மககை வக்தோம்; நும்மகன் திருமால் திருக்கரத்துள்ள பாஞ்ச சன்னியம் ஆவன்; கீங்கள் பட்ட துபர்கண்டு யாம் உமக்குப் புத்திரகுக வக்தோம் என்று கூறி மறைந்தருளிஞர். வணிகனும் மணேகியும் சிலகாலம் முருகீன வழிபட்டு அவன் திருவடியடைந்தனர். இவ்வரலாற்றைப் பழரித் தலபுராணத்துச் சுவணகுத்தச் சருக்கத்தால் அறியலாம்.

#### கோரணக்கொன்றது:

குரியகுலத்துப் பகீரதன் அரசாளுங்காலத்துக் கோரன் என்னும் அரக்கன் அமரர் முதல் அன்வரையும் வென்று பகீரதஃனயும் எதிர்த்தான்; பந்துபோற்சுழற்றி வீசிணன். பகீரதன் கோரணேடு சண்டையிட முடியாது எனத் துணிந்து மீணவிமாரோடும் வனங்கள்தோறும் சென்று வசித்தான். பிருகுமுனிவரைக் கண்டான். அவர் ஆணேயின்வண்ணம் சுக்கிரவார விரதத்தை அனுஷ்டித்தான். முருகன் வெளிப்பட்டு அரக்கீன அழித்துப் பகீரதனுக்கு அரசு அளித்தார். இந்த வரலாறு கந்தபுராணத்துக் கந்தவிரதப் படலத்தில் கூறப்பெற்றுனது.

## இடும்பணே ஆட்கொண்டது :

இடும்பன் என்பவன் சூரபன்மன் முதலியவர்கட்கு வில்வித்தை யளித்த அசுரர்குலத்தலேவன். சூரபன்மன் அழிந்த பிறகு தனது மனேவி இடும்பியோடு பொதியமலேக்கு வந்தான். அகத்தியரைக் கண்டான். அவர் \_\_ தெருக்கேதாரத்துக்குப் பக்கலிலுள்ள பூர்ச்சவனத்திலே சக்திசிகரம் சிவ பாயின் உனக்கு எல்லா நன்மையும் உண்டாகும்' என்று கூறி முருக னுடைய மூலமக்திரத்தையும் உபதேசித்தார். இடும்பன் அவர் உபதேசப் பொதிகைக்குப் போகின்றபோது, இடையில் பழனியை அடைந்தான். முருகன் திருவின்யாடலால் மிலகள் மிக்க சுமையுடையனவாகத் தோன் றின. காத் தண்டை அங்கேயே இறக்கிவைத்துவிட்டு, இடும்பி கொடுத்த பழம் முதலியேவற்றை உண்டு இஃாப்பாறினுன். மீண்டும் மஃலகஃாத்தாக்க முயற்கிக்கும்போது மலே மேலெறாமைகண்டு மிக்க கினத்துடன் கிவகிரி யின் உச்சியை நோக்கிணு். அங்கே அழகே வடிவாய் ஆயிரகோடி சூரிய ஒளியுடன் குமரக்கடவுள் ரின்றுகொண்டிருந்தார். அசுரன் அவரைக்கண்டு நகையாடி 'இம்மலேயைவிட்டு நீ இறங்கு' என்ருன். முருகன் மறுத்து 'உனக்கு வலியுள்ளதாயின் தூக்கிச்செல்லுக' என்ருர். அசுரன் சினந்து, குராமரவடிவுடன் முருகன்மேற் பாய்க்தான். உடனே சுடர்வேல் அவனேக் கொன்றது. இடும்பி முருகனிடம் மங்கிலியப்பீச்சை கேட்க, முருகன் அருளால் இடும்பன் உயிர்பெற்றெழுக்து அடிமையானுன். இதனேப் பழகித்தலபுராணத்து மலேகள் பழகியடைக்த சருக்கத்தால் அறியலாம்.

## உலகமுழுவதையும் ஒருகணத்தில் சுற்றியது :

நாரதர் இறைவன் புகழையமைத்து மகரியாழை வாகித்தார். அது கேட்டு மகிழ்ந்த பிரமதேவன் அவருக்கு ஒரு மாதுளம்பழத்தைக் கொடுத் தான். நாரதர் அதினச் சிவபெருமான் இருவடிகளில் சேர்ப்பித்தார். பெருமான் 'எவன் ஒருவன் உலகத்தை ஒருகணத்தில் சுற்றிவருகிருனே அவனுக்கு இப்பழத்தை அளிப்பேன்' என்ருர். முருகன் மயில்வாகனத்தி லேறி உலகை ஒருகணத்துள் வலம் வந்தார். விநாயகர் 'உலகமெல்லாம் இறைவன் திருமேனியன்ரே?' அவணே வலம்வரின் உலகமுழுவதையும் வலம்வருவதையொக்கும்' எனவெண்ணி அவ்வாறே செய்து பழத்தைப் பெற்ருர். முருகன் உலகமெல்லாம் சுற்றி, தாமே உலக உரு என்பதை அறிவித்தார். இவ்வரலாறு பழகித்தலபுராணத்துத் திருவாவினன்குடிச் சருக்கத்தால் அறியலாம்.

#### தண்டபாணி:

விகாயகப்பெருமான் பழம்பெற்றமையால் பிணக்குற்ற பிஞ்ஞகன் மகன், தண்டபாணியாக வெளிப்பட்டார். இதஃனத் திருவுளம் கொண்ட இறைவனும் இறைவியும் 'சிவமாகிய யாமே கீ; கீயே யாம்; கம்மில் வேறு பாடில்ஃ; கின்னே வலம்வந்தவர் எம்மை வலம்வந்தவராவர்; பழம் கீ' என்று பாராட்டினர். இதஃனப் பழசித்தலபுராணத்தில் விரிவாயறியலாம்.

#### திருச்செந்தூர்ப்புராணத்தைச் சேமித்துவைத்தது :

திருச்செந்தூரிலே முக்காணியந்தணர்மரபில் வென்றிமாலே ஐயர் என்பவர் ஒருவரிருந்தார். அவர் சிறிதும் கல்வி கல்லாமையால் திருக்கோயிற் பரிசாரகராஞர். ஒருநான் திருவமுது சமைக்கக் காலம் தாழ்த்தமையின் தலத்தார் கடுந்தண்டனே விதித்தனர். அதஞல் வெட்கிய அவர் உயிர்விடக் கடலில் விழுந்தார். கந்தப்பெருமான் வெளிப்பட்டு ''நீ மகாகவியாவாய்; இகழ்ந்தாரணேவரும் ஏத்துவர்; அஞ்சற்க; இத்தலபுராணத்தைச் செந்தமிழ்ச் செய்யுளால் இயற்றுக' எனக்கூறி அருள் வழங்கினர். வென்றிமாலேஐயர் கந்தவேள் அறிவித்தவண்ணம் செவ்வல் கிருஷ்ணசாஸ்திரிகளிடம் சென்று வரலாறுகளேத் தெரிந்துகொண்டு, திருச்செந்தூர்ப் புராணத்தை இயற்றி யருளிஞர். முக்காணிமாரும் பீறரும் 'பரிசாரகன் பாட்டை அரங்கேற்ற வொட்டோம்' என்று தடுத்தனர். கவியரசர், ஏட்டைக் கடலில் போட்டு விட்டுச் சிவயோகத்தமர்ந்து சிவபதமடைந்தார். அவ்வேடு யாழ்ப்பாணத் தின் வடபாகத்திலுள்ள 'உபய கதிர்காமம்' என்னும் புதுச்சன்னிதியை அடைந்தது. அங்கே முருகதாசர் என்பவர், கந்தப்பேருமான் கனவில் அறிவித்தவண்ணம் பலபடிகள் செய்வித்து முருகன் ஆலயங்களுக்கும், மடங்களுக்கும் அனுப்புவித்தார். ஒருகாலத்து அவ்வூர் முழுதும் தீக்காற்று வீசியது. அதனுற் பலரிறந்தனர். புராணம் இருந்த தெருமட்டும் தப்பியது. அதனே உணர்ந்த அத்தெருமக்கள் இவ்வங்கள்தோறும் ஒவ்வொரு ஏடு எழுதிவைத்துப் பரிபாலித்தனர். இவ்வரலாற்றைத் திருச்செந்தூர்ப்புராணச் சிறப்புப்பாயிரத்தால் அறியலாம்.

## வாசுகிக்கு அருள்வழங்கியது :

மந்தரமஃ யைச்சுழற்றி அமுதம் கடைந்தமையால் உண்டான புண் வாசுகிக்கு ஆருமலே இருந்தது. சிவபெருமானுக்கு நஞ்குட்டிய பாவத்தால் வந்த நலிவு என்று வாசுகியானது எண்ணி. முருகளே வழிபட்டு அருள் பெற்றுத் துயர்ரீங்கி உய்ந்தது. இதனேக் கந்தலகரியாலும், தணிகைப் புராணத்து நாகம் அருள்பெறுபடலத்தாலும் அறியலாம்.

## பிரமனுக்கு அருள்வழங்கியது :

பிரமன். தான் செய்த சிவகிந்தைக்காக அவரால் ஒருசிரம் கொய்யப் பெற்று மூர்ச்சையானுன். மூர்ச்சை தெளிந்து முருகணத் தஃப்பட்டு அவராணேயின்வண்ணம் திருச்செந்தூர் சென்று திருச்சீரஃவாயில் மூழ்கி நாலாயிரம் யுகம் பூசித்துத் தவம் இருந்தான். செந்திலாண்டவனுக்கு விமானமாகப் பல்லாயிரம் யுகம் பணிபுரிந்தான். முருகன் அருனால் ஐந்து தஃவயும் படைப்புத் தொழிலும் போகங்களும் கைவரப்பெற்றுய்ந்தான். இதீனத் திருச்செந்தூர்ப்புராணம் விளக்கும்.

## செந்தமிழ்ச்சுவை கண்டது :

தெய்வப்புலமை கைவரப்பெற்ற ஒளவையார் ஒருமுறை வழி நடையால் வருந்தினர். அவள் வரும்வழியில் முருகப்பெருமானர், மாடு மேய்க்கும் சிறுவனுருக்கொண்டு ஓர் நாவன்மரத்தின்மேல் ஏறியிருந்தார். ஒளவையார் அச்சிறுவனேச் செவ்வேள் என்று அறியாது, 'குழந்தாய்! பசிகீங்கப் பழம் தா' என வேண்டினர். அதற்கு அச்சிறுவன், 'பாட்டி! சுடுகனிவேண்டுமா? சுடாக்கனிவேண்டுமா? என விளுவினுன்,

ஒளவை கியப்பும் இகைப்பும் மேலிட்டவளாய், கனியுள் சுடுகனி சுடாக்களியென உண்டோ என்று மயங்கி. அவ்வாறு உளதாயின் அதீன அறிவோம் என்று எண்ணி, சுடுகனி தரவேண்டினள். சுறுவனும் அளிந்த கனியோன்றை அறுத்துத் தரைமீது வீச, ஒளவை அக்கனிமேல் ஒட்டிய மண் நீங்குவதற்காக வாயால் ஊதினுள். அதுகண்ட அச்சிறுவன், பாட்டி! பழம் சுடுகிறதோ எனக்கூறி நகைத்தான். ஒளவை நாணம் அடைந்து 'சிறு கடல்க் குறுமுனிபருகினன்; சிற்றுளி பெருமலேயைத் தகர்க்கிறது: சிறுவ கிடத்து உறுதியுடைய சொல் உண்டு; எவராலும் வேல்லப்படாத யான் இச்சிறுவனல் வெல்லப்பட்டேன்' என்று தன் இறுமாப்பு நீங்கினுள். உடனே உலகமுய்விக்கும் உண்மைக்கடவுளாகிய முருகப்பெருமான் தன் உண்மையுருவம்காட்டி ஒளவையை ஆனந்தவெள்ளத்தாழ்த்தினுர்.

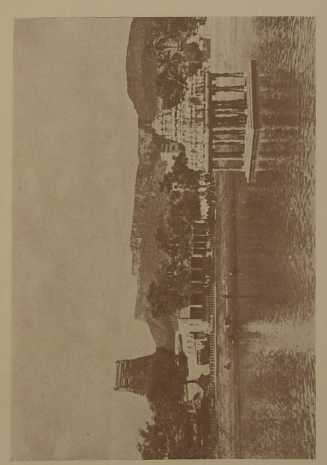
பின்பு. பைந்தமிழ்ச்சுவை பருக எண்ணிய முருகன் ஒளவையை நோக்கி இனியது எது? கொடியது எது? அரியது எது? பெரியது எது? என வினைவ. அதற்கு ஒளவை.

> இனியது கேட்கின் தனிநெடு வேலோய் ! இனிது இனிது ஏகாந்தம் இனிது அதனினும் இனிது ஆகியைத் தொழுதல் அதனினும் இனிது அறிவினர்ச் சேர்தல் அதனினும் இனிது அறிவுள் ளாரைக் கனவினும் நனவினும் காண்பது தானே.

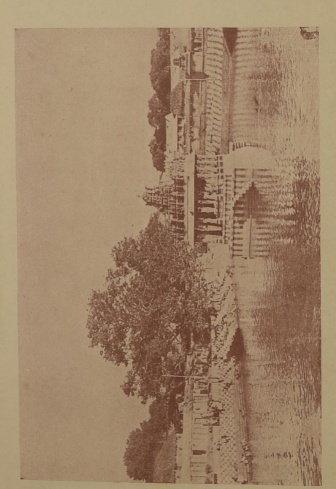
என்றும்,

கொடியது கேட்கின் தெடியவெவ் வேலோய்! கொடிது கொடிது வறுமை கொடிது அதனினும் கொடிது இளமையில் வறுமை அதனினும் கொடிது ஆற்ளுணுக் கொடுநோய் அதனினும் கொடிது அன்பிலாப் பெண்டிர் அதனினும் கொடிது இதனினும் கொடிது இன்புற அவள்கையில் உண்பது தானே.

என்றும்.



வேன் விரப்பகலா விண்பொழி கங்கை வேங்கட மஃவின் விளக்கம் இதுவே.



வெப்பந்தணிய மக்கள் வணங்குறும் தெப்பக்குளஞ்சேர் <mark>திருப்பிதி</mark> இதுவே.

அரியது கேட்கின் வரிவடி வேலோய்!
அரிதரிது மானுட ராதல் அரிது
மானுட ராயினும் கூன்குருடு செவிடு
பேடு நீங்கிப் பிறத்தல் அரிது
பேடு நீங்கிப் பிறந்த காஃயும ஞானமும் கல்வியும் நயத்தல் அரிது ஞானமும் கல்வியும் நயத்தல் அர்து ஞானமும் கல்வியும் நயந்த காஃயும் தானமும் தவமும் தான்செயல் அரிது தானமும் தவமும் தான்செய்வ ராயினும் வானவர் நாடு வழிதிறந் திடுமே.

என்றும்,

பெரியது கேட்கின் எரிதவழ் வேலோய்! பெரிது பெரிது புவனம பெரிது புவனமோ நான்முகன் படைப்பு நான்முகன் கரியமால உந்தியில் வந்தோன் கரிய மாலோ அஃலகடல் துயின்ளுன் அஃலகடல் குறுமுனி அங்கையில் அடக்கம் குறுமுனி யோகல சத்தில் பிறந்தோன் கலசமோ புவியிற் சிறுமண் புவியோ அரவினுக் கொருதஃல பாரம் அரவோ உமையவள் சிறுவிரல் மோதிரம் உமையோ இறைவர் பாகத் தொடுக்கம் இறைவர் தொண்டர் உள்ளத் தொடுக்கம் தொண்டர்தம் பெருமை சொல்லவும் பெரிதே.

என்றும் சமத்காரமாகவும் விரைவாகவும் விடையிறுக்க, விடையேறிய விமலன்மகன் கேட்டு மகிழ்ந்து, ஒளவைக்கு அருள்செய்தனர். இந்த வரலாறு தமிழ்நாவலர்சரிதை முதலியவற்ருலறியப்படுகிறது.

#### வித்துவமூர்த்தி:

காஞ்சிபுரம் குமரகோட்டத்து அருச்சகராகிய கச்சியப்பசிவாசாரிய சுவாமிகள், கந்தனருளால் கந்தபுராணமியற்றி அறிஞர்பேரவையில் அரங் கேற்றச் சென்றபொழுது கந்தபுராணக் காப்புச்செய்யுளாகிய திகடசக்கரச் செம்முகமைந்துளான்` என்ற செய்யுளின் உரைகூற நேர்ந்தது. அவையில் உள்ள புலவர் ஒருவர் எழுந்து திகழ் + த சக்கரம் என்பது திகடசக்கரம் என்று வருதற்கு வீதி யாது? என்று விளுவிஞர். மெய்வழிரிற்கும் கச்சியப்ப சிவாசாரியர் 'இப்பகுதி எம் வாக்கன்று: இறைவன் வாக்கு' என்று உரைத் தனர். புலவர், 'இறைவன்மேலேற்றின் அது இறைவனுடைமைக்கு இழுக் கண்ரே! ஆதலால் இதற்கு விடையருளி மேலே தொடர்க' என்றனர். கச்சியப்பசிவாசாரியர் நாள் விடையிறுப்போம் என்ற மறுமொழி கூறி, வழக்கம்போலப் பூசை முடித்துக்கொண்டு. அன்றிரவு ஒன்றுமருந்தாது அறுமுகக்கடவுளின் அடித்துணேயை அகத்துட்பதித்து. அயர்ந்து உறங் கிஞர். குமாரக்கடவுள் கச்சியப்பர்கனவில் காட்சிதந்து 'கவலற்க: சோழ நாட்டுப் புலவன் ஒருவன் வருவான்: ஐயமகற்றுவான்' என்று அறிவித்து மறைந்தனர். சிவாசாரியர் வழக்கப்படியே பூசை முடித்துக்கொண்டு அவைக்கண் சென்று நிகழ்ந்தவற்றை அறிவித்தார். அனேவரும் அறுமுகன் அருளிய புலவர் வரவை எதிர்நோக்கியிருந்தனர். முருகன் புலவர்வேடந் தாங்கி எழுந்தருளிவந்து வீரசோழியம் சந்திப்படலம் பதினெட்டாம் செய்யுளே எடுத்துக்காட்டி ரிறுவப் புலவர்கள் புலம் கண்டு மகிழ்ச்சி அடைந்தனர். புராணம் இனிது அரங்கேறியது.

> பத்தித் திருமுகம் ஆறுடன் பன்னிரு தோள்களுமாய்த் தித்தித் திருக்கும் அமுதுகண் டேன்:செயல் மாண்டடங்கப் புத்திக் கமலத் துருகிப் பெருகிப் புவனம்எற்றித் தத்திக் கரைபுர ளும்பர மானு்த சாகரத்தே.

> > — கந்தரலங்காரம்.

# சில வழக்காறுகள்

முருகன், சுப்பன், சுப்பராயன் என்ற தமிழ் தெலுங்கு கன்னட நாட்டு மக்களால் வழங்கப்படுகின்ருர். இவர் பாம்புகட்குத் தலேவன் ஆதலால் வீட்டில் பாம்புவந்தால் மக்கள் சாம்பிராணித்தூபமிட்டு "சுப்பா ஓடிப்போ" சுப்பராயா ஓடிப்போ 'அச்சுறுத்தாது அகன்றுபோ' என்று இன்றும் வேண்டிக்கொள்ளுகிருர்கள். நாகங்களே வென்றடக்கும் ஆற்ற லுக்காகவே இவருக்கு மயில்வாகனம் அமைந்தது என்று கருதுவதும் உண்டு. காடுகளிலும் மலேகளிலும் இன்றும் பாம்புவணக்கம் உண்டு. இதுபற்றி, பழமையான பாம்புவழிபாடே முருகன் வழிபாடு ஆயிற்று என்ற கூறுவாரும் உளர்.\*

இன்றும் தென்னிந்தியாவில் தண்டபாணியாயிருக்கும் பிரமசரிய மூர்த்தியை முன்னிட்டு, ஐப்பசிமாத ஸ்கந்தசஷ்டியில் பாம்புவழிபாடு செய்து பிரமசாரிகட்கு உணவும் உடையும் வழங்குவது வழக்கம்.

களவுப் புணர்ச்சியால் வள்ளியை மணந்த கந்தன், கர்ணீசுதர் என்னும் முனிவரைச் சீடராகப்பெற்றிருந்தான் என்று மிருச்சகடிக வியாக் கியானக் குறிப்பு கூறும். இந்தக் கர்ணீசுதரின் மாணுக்கர் கசர். கசரால் செய்யப்பெற்றது ஸ்தேயசாத்திரம் என்னும் களவுநூல் என்பதை ''ஈங்கு இவன் கொலேப்படு மகனலன்'' (சிலம்பு) என்று கூறும் வேற்காரரைப் பார்த்துக் கருந்தொழிற்கொல்லன் காட்டிய இலக்கண முறைமைக்கு ஐயர் அவர்கள் எழுதம் அடிக்குறிப்பாலறியலாம். மிருச்சகடிகத்தில் சர்விலகன் என்னும் திருடன். திருடப்போம்போது கந்தரை வழிபட்டுச்செல்கிருன் என்ற குறிப்பு காணப்படுகிறது. இதணுல் நல்லவர்கள் வெற்றிக்கும், வீரத்திற்கும், வித்தைக்கும் வணங்கும் முருகனே, மற்றவர்கள் களவுக்கும் வணங்கினர்கள் என்பது அறியப்படுகிறது.

<sup>\*</sup> In an unexplained way there exists an intimate connexion, between the worship of Subramanya and of the serpent. The day of lunar month (shashti) is held as peculiarly sacred to Subramanya, as to the serpent God.

-"South Indian Images" Pages 177 - 8.

# முருகன் விரதங்கள்

விரதங்கள் மன ஒருமைப்பாட்டிற்காக மேற்கொள்ளப்படுவன. விரதங்கள் என்ற சொல்லுக்கே மேற்கொள்ளப்படுவன அல்லது வரிக்கப் படுவன என்பது பொருள். உடலிலுள்ள வலிமை உள்ளத்தைப் பொறி வழியாகப் புலன்வழிப்படுத்தும். உடலே வயப்படுத்த உண்டி சுருக்குதலும், உண்டி ஒழிதலும் வேண்டும். விரதங்கள் உடலின் வன்மைக்கு ஏற்ப மேற்கொள்ளப்படுவனவாகும். 'உடலளவு விரதம்'' என்பது பழமொழி.

ஊனின் உருக்க உள்ளொளி பெருகும். உள்ளொளியே இறை கிளக்கம். இறைவிளக்கமே கருணேயின் பொலிவு. மக்கள் எதிர்கோக்குவ ஒதல்லாம் கருணேயின் பொலிவால் கவலேயற்ற வாழ்வும், என்றும் மாருத இன்பப்பேறகளுமே. இவற்றை எளிதில் அடைவிப்பன வீரதங்களே. வீரதங்களில் முருகனேப்பற்றியன மூன்று. அவை வாரவிரதம், நாள்விரதம், பட்சவிரதம் என்பனவாம். முருகன் வீரதங்களாகிய மூன்றும் எள்ளளவும் நேறி பிழையாமல் வீதிப்படி அனுட்டிக்கத்தக்கன.

## வெள்ளி விரதம் :

வார வீரதங்களுள் வெள்ளி வீரதம், ஐப்பசிமாதம் முதல்வெள்ளி தொடங்கி வெள்ளிதோறும் மேற்கொள்ளத்தக்கது, வைகறையில் எழுந்து காவீரி முதலிய புண்ணிய தீர்த்தங்களில் நீராடி, நாட்கடன்களே முறையாக முடித்துக்கொண்டு, முருகனேத் தியானித்தல் வேண்டும். வீட்டில் தூய்மை யானதோரிடத்தில் கெல்ஃப் பரப்பே, அதன்மேல் நீர் ரிறைந்த பொற்கலசத்தைவைத்து, மாவீல், தருப்பை, கூர்ச்சம், மாஃ, ஆடை முதலிய வற்ருல் அலங்கரித்து. பொன்னுவியன்ற முருகன் திருவுருவத்தை அதன்மேல் எழுந்தருளப்பண்ணி, வீதிப்படி பூசித்தல்வேண்டும். அன்றுமாஃ ஆலயம்சென்று வழிபாடுசெய்து முருகனுக்கு சிவேதித்த பழம் முதலியன வற்றை அருந்துதல் வேண்டும். மறுநாள் நீராடி நாட்கடன்களே முடித்துக்கொண்டு. கும்பத்தையும் முருகனுருவையும் பூசித்து, அவைகளே அந்தணர் கட்குத் தானம் செய்யவேண்டும். பின், நிவனடியார்களுடனிருந்து ஒன்பது

நாழிகைக்குள்ளாகப் பாரணம் செய்தல் வேண்டும். இந்த விரதத்தை தித்திரைமாதம் முதல்வெள்ளிக்கிழமை தொடங்கி மேற்கொள்ளுதலும் உண்டு.

இந்த விரதத்தை மேற்கொண்டவர்களில் பகிரதன் சிறந்தவன். பகிரதன் ஆட்டுக்காலத்தில் உலகத்தைக் கோரன் என்னும் அசுரன் கவர்ந்து கொண்டான். பகிரதன், மீனவி மக்களோடு காட்டுக்குப் போனுன். பார்க்கவர் என்னும் முனிவர் அவன் மீலையக்கண்டு நீ மூன்ருண்டு வெள்ளிகிரதம் நோற்பாயாக; உன் பகை ஒழியும்; அரசு எய்தலாம் என்று அறிவித்தார். பகிரதன் அங்ஙனமே வெள்ளி விரதத்தை முறைப்படி மேற்கொண்டு அரசு எய்தினுன்.

## கார்த்திகை விரதம் :

கார்த்திகைபாதக் கார்த்திகை முதலாக, கார்த்திகைட்சத்திரங்க டோறும் பன்னிரண்டாண்டு மேற்கொள்ளத்தக்க வீரதம். கார்த்திகைக்கு முதல்காள் கண்பகல்மட்டும் உண்டு காள்முழுதும் உண்ணுமலிருந்து மறுகாட்காலே ஒன்பது நாழிகைக்குள் உணவு உட்கொள்ளவேண்டும். இவ்வீரதத்தை மேற்கொள்பவர் மேலானபுதவிகளே எய்துவார்கள். நாரத முனிவர் இவ்வீரதத்தைப் பன்னிரண்டாண்டுகள் மேற்கொண்டு, வெள்ளி வீரதத்திற்குக் சுறியதுபோல வீதிமுறைப்பூசண்யாற்றி, எல்லா முனிவர் களினும் மேலான பதவியைப் பெற்ருர். இவ்வீரதகாலத்தில் மேற்கொள்ள வேண்டிய ஒழுக்கங்கள்: ஒருகைத் தண்ணீரை உணவாகக் கொள்ளுதல், தருப்பையில் படுத்தல். புணர்ச்சி தவீர்தல், கந்தபராணம் படித்தல் கேட்டல், கார்த்திகை முழுதும் தூங்காது விழித்தல் முதலியன. இந்த வீரதத்தை அந்தணன் ஒருவன் கோற்று மனுமன்னனுக உலகாண்டான். மற்டுருரு மறையவன் சோற்று சினேத்தன யாவும் சுறைவேறப்பெற்குன். இங்ஙனம், கார்த்திகை வீரதத்தை முறைப்படி நோற்றுக் கரையேறிய வர்கள் எண்ணிக்கை கணக்கிலடங்காதன.

#### சஷ்டிவிரதம் :

இவ்விரதம், ஐப்படுமாதத்துச் சுக்கிலபட்சத்துச் சஷ்டி தொடங்கி ஓராண்டில் வரும் இருபத்துநான்கு சஷ்டிகளிலும் அனுட்டிக்கப்படுவது. ஐப்படுமாதத்துச் சஷ்டியே ஸ்கந்தசஷ்டி எனச் சிறப்பித்துச் பேசப் படுவது. இது சுக்கிலபட்சப் பிரதமை முதல் ஆறு நாளும் உமிழ்நீரும் உள்ளே விழுங்காதபடி அனுட்டிக்கத்தக்கது. இவ்வண்ணம் செய்ய இயலாதவர்கள், நண்பகலில் ஒவ்வொரு முறை ஆறு மிளகையும், ஆறு கை கீரையும் அருந்தலாம். உடல்வனம் பெருக்கும் இக்காலத்து உண்ணு விரதம் போலாது, உயிர் உணர்ச்சி வளர்க்கும் விரதமாதலின், உப்பு நீரை அருந்துதலும், எலுமிச்சம்பழச்சாறு, நாரத்தம்பழச்சாறு, இளகீர் இவை களே அருந்துதலும் அறவே கூடாது. ஸ்கந்தசஷ்டி விரதநாட்களில் ஒவ் வொரு நாளும் விடியற்காலே நாலுமணிக்கே எழுந்து, நாட்கடன்கண முடித்தக்கொண்டு. திருநீற பூசி, வடதிசைநோக்கியேனும் தென்திசை நோக்கியேனும் இருந்து, முருகணத் தியானித்து, பின்னர் விதிப்படி சிவ தீர்த்தத்திலேனும், காவிரி கங்கைமுதலிய புண்ணிய ஆறுகளிலேனும் நீராடி. தோய்த்துலர்ந்த ஆடைகள் இரண்டை உடுத்திக்கொண்டு, அனுட்டானங் களேச்செய்து, முற்கூறியபடி, தம்பத்திலும், விம்பத்திலும், கும்பத்திலும் முருகணேயே வழிபட்டு, இரவில் நெய்யிற்சமைத்த மோதகத்தை ஈவேதித்து விதிப்படிப் பூசை செய்தல்வேண்டும். ஏழாம்நாட்காஃயில் விதிப்படிச் சிறப்புவழிபாடுகள் ஆற்றி, சிவனடியாருடனிருந்து பாரணம் செய்தல் வேண்டும். இவ்விரதத்தை முறைப்படி சோற்றுப் பயன் எய்தினேர் பலர்; எய்துவோர் பலர். தேவர்கள் இங்ஙனம் வழிபட்டே இழந்த பதவியைப் பெற்றனர். இவ்விரதங்களே ஒருமனப்பாட்டுடன் மேற்கொள்ளுவோர் எல்லா இன்பங்களேயும் எய்தி இன்புறுவர்.

> மண்கம ழுந்தித் திருமால் வலம்புரி ஓசைஅந்த விண்கமழ் சோலேயும் வாவியும் கேட்டது; வேலெடுத்துத் திண்கிரி சிந்த விளேயாடும் பிள்ளத் திருஅரையில் கிண்கிணி ஓசை பதினு வூலகமும் கேட்டதுவே.

<sup>—</sup>கந்தரலங்காரம்.

# முருகன் தலங்கள்

திருமுருகாற்றுப்படையில் திருப்பரங்குன்று. திருச்சீரலேவாய், திரு ஆவிங்குடி, திருஏரகம், பழமுதிர்சோலே. குன்றங்கள் ஆகிய ஆறு படைவீடுகள் கூறப்படுகின்றன. படைவீடு-போர்மேற்சென்றுர் தங்கும் இடம். கிலப்பதிகாரத்தில் இந்துவிழவூரெடுத்தகாதையில் காவிரிப்பூம் பட்டினத்தில் இருந்த கோயில்களேக் குறிக்கும்போது.

'' பிறவாயாக்கைப் பெரியோன் கோயிலும் அறுமுகச் செவ்வேள் அணிதிகழ் கோயிலும் ''

என்றும். ஊர்காண்காதையில்.

் கோழிச்சேவல் கொடியோன் கோட்டமும் "

என்றும் முருகன்கோயில்கள் குறிக்கப்படுகின்றன. சிலப்பதிகாரக்காலத்தி லேயே முருகன் திருவுருவை வைத்து வழிபடுவதற்குப் பதிலாக வேலே வைத்து வழிபடும் வழக்கம் உண்மையை, கஞத்திறம் உரைத்தகாதையில் மாலதி என்னும் பார்ப்பனி மரித்தகுழந்தையைக் கையில் தூக்கிக்கொண்டு உயிர்ப்பிச்சைகேட்டு ஒவ்வொரு கோயிலாகச் சென்றபோது, 'வேற் கோட்டம்' சென்றுள் என்று கூறப்படுவதால் அறியலாம். கட்டுரைக் காதையில் வரும் 'கெடுவேள் குன்றம் அடிவைத்து ஏறி' என்ற பகுதி திருச்செங்கோடு அன்றும் முருகன்தலமாக இருந்தமையை அறிவிக்கும்.

மற்றும் காட்டிலும், காகிலும், ஆற்றிலும், குளத்திலும், நடுத் திட்டுக்களிலும், நாற்சந்திகளிலும், முச்சந்திகளிலும், கடம்பமரத்தடி களிலும், மன்றங்களிலும், பொதுகிடங்களிலும் முருகன் விளங்குவார் என்று திருமுருகாற்றுப்படை குறிப்பிடுகிறது.

பரங்குன்றைப்பற்றிக் கலித்தொகையும், அகளனூறும், குறிஞ்சிப் பாட்டும், சிலப்பதிகாரமும், பரிபாடலும் பேசுகின்றன. இருப்பரங் குன்றத்தில் கடம்பமரத்தடியிலேயே முருகன் வீற்றிருந்தார் என்பதை, ''புகழ்பூத்த கடம்பமர்ந்து அறுமுனிமரபின் ஆன்றவர் நுகர்ச்சி இருநிலத்தோரும் இயைகென ஈத்த நின் தண்பரங்குன்றத்து''

என்றவரிகள் தெரிவிக்கின்றன. பரங்குன்றின் அக்காலப்பண்புகள் அனத் தையும், போகஞ்செய்வார்க்கும் யோகஞ்செய்வார்க்கும் அது இடமாதலே யூம் பரிபாடல் நன்கு தெரிவிக்கின்றது.

''சினமிகு முருகன் தண்பரங்குன்றத்து "

என அகநானூறம் தெரிவிக்கிறது. மேலும் அங்கு மயிற்கொடியை உயர்த்தி விழாக்கொண்டாடும் சிறப்பை,

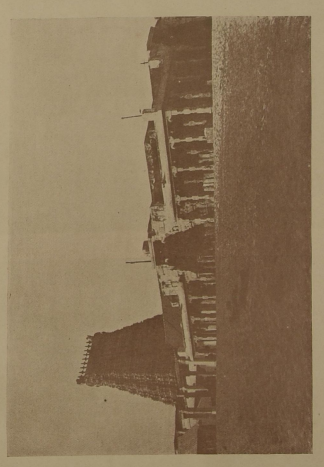
> "கொடி நுடங்கு மறுகிற் கூடற் குடாஅது பல்பொறி மஞ்ஞை வெல்கொடி உயரிய ஒடியா விழவின் நெடியோன் குன்றம்"

என்ற அகச்செய்யுட் பகுதியால் அறியலாம்.

#### **திருச்செந்தூர்** :

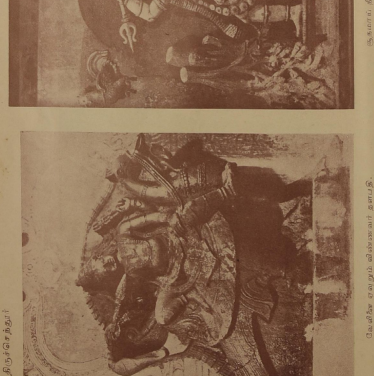
இத்தலம், நீலத்திரைக்கடல் ஓரத்திலே நித்தம் தவம்செய்வதற்குரிய வாய்ப்பமைந்து விளங்குவது. மிகப்பழமையான வரலாற்றுத் தொடர் புடைய இடம். "வெண்டஃப்புணரி அஃக்கும் செந்தில்" எனப் புறநா னூறம், "திருமணினிளக்கின் அஃவாய்" என அகநானூறம், "சீர்கேமு செந்தில்" எனச் சிலப்பதிகாரமும், "உலகம் புகழ்ந்த ஓங்குயர் விமுச்சீர், அஃவாய்ச் சேறலும் நிஃஇய பண்பே" எனத் திருமுருகாற்றுப்படை யும் இத்தலத்தின் சிறப்பையும்' பழமையையும் தெரிவிக்கின்றன.

அலேவாய், செந்தில், செந்தி, செந்தூர் என்பன இத்தலத்தின் மற பெயர்கள். முருகப்பெருமானுடைய கருணிகிறைந்ததலங்களில், கலியுகத் திலும் கைப்பேற் பயனளிக்கும் தலம் இதுவே. அலேவாயிலில் கந்தமாதன பருவதத்தைக் குடைந்து இக்கோயில் கட்டப்பெற்றுள்ளது. கந்தமாதன பருவதம் நுரைமணற் கல்மலேயாகும். இக்கோயில் இப்போது கருங்கற் பணியாகப் புதுப்பிக்கப்பெற்றுள்ளது. செந்திலாண்டவன் நின்ற திருக் கோலமாக ஒரு திருமுகமும், அபயம், வரதம், பூ, செபமாலே இவற்றை ஏந்திய நான்கு திருக்கரங்களேயும்கொண்டு கிழக்குநோக்கிக் காட்சி வழங்குகிருர்.



திருச்சீரவேவாய் திகழ்தரும் கோயில்.





ஆறமுகாயிரைாகிய உற்சவர் தெற்குநோக்கித் திருமுகம் கொண் டருள்கிருர். இவரை வழிபட்டுத்தான் உட்செல்லுதல் வேண்டும். மூலவ ருக்குப் பின்னுல், வடமேற்கு மூலேயில் பஞ்சலிங்கமூர்த்திகள் எழுந்தருளி யுள்ளார்கள். இந்த இடம் ஒரு இருட்டறை. இம்மூர்த்திகளே முருகப் பெருமான் வழிபட்டுவந்ததாக வரலாறு. உட்பிராகாரத்தில் கோயிலுக்குள் இருமருங்கும் வள்ளிநாயகிக்கும், தெய்வயான அம்மைக்கும் தனித்தனி ஆலயங்கள் உள்ளன. கோயிலுக்கு வடக்கே கடற்கரையோரத்தில் வள்ளி ஒளிந்துகொண்ட ஓர் அழகிய குகைக்கோயில் உண்டு.

பன்னீரில் விபூதிப்பிரசாதமும் சந்தனமும் மிகச்சிறந்தவை ஆண்டு தோறம் ஆவணியிலும் மாசியிலும் முருகனுக்கு விழாக்கள் நடக்கும். அவற்றுள் 7-ந்திருவிழா சிறந்தது. அன்றுதான் ஆறமுகநயினர் திருவுலாக் கேள்ண்டருளுவர். பச்சைமால் மரகத அணி பசும்பட்டாடை இவற்றை அணிந்து, பெருமான் வருகின்ற காட்சி, காண்போருள்ளத்தைக் கனிவிக்கும். அன்று, வீதியில், பெருமானுக்கு அபிஷேகிக்கப்பெறும் பன்னீர் ஆருகப் பெருகுவதை இன்றும் காணவாம். செந்தமிழ்நாட்டி லுள்ள சிறந்த அன்பர்குமு வைகாசி விசாகத்திருநாளிலும், ஐப்பசி ஸ்கந்தசஷ்டி நாட்களிலும் அன்ன ஆகாரமின்றி நேர்வர்பு இன்புப்புணேகொண்டு ஆண்டவனுடைய கருணேவெள்ளத்தில் நீந்திக் களிப்பதை வேறெங்கும் காணமுடியாது.

இத்தலத்திலேயே குமரகுருபரசுவாமிகள் ஊமை நீங்கப்பெற்று கந்தர்கலிவென்பாவைப் பாடியருளினர் என்பது தமிமுலகம் நன்கறிந்த செய்தி. முருகன் வீரமகேந்திரத்துக்கு வீரவாகுதேவரைத் தூதாக அனுப்பி அவன் முடிபு அறியும்வரையில் இங்கு எழுந்தருளியிருந்து பின்பு அங்குச் சென்று பொருதுவென்ருர் என்பது புராணவரலாறு.

திருக்கோயிலுக்கு முன்னுள்ள கடலுக்கு வதனுரம்பதீர்த்தம் என்று பெயர். இதற்கு வடக்கே கடலிலேயே தெய்வயான தீர்த்தம், லட்சுமி தீர்த்தம், சித்ததீர்த்தம், அட்டதிக்குப்பாலகர்தீர்த்தம், காயத்திரிதீர்த்தம், சாவித்திரிதீர்த்தம். சரசுவதிதீர்த்தம், ஐராவததீர்த்தம், பைரவதீர்த்தம் என்ற ஒன்பது தீர்த்தங்கள் உள்ளன. வதனுரம்பதீர்த்தத்திற்குத் தேற்கே வள்ளி நாயகிதீர்த்தம், துர்க்காதீர்த்தம், ஞானதீர்த்தம், சத்தியதீர்த்தம், ரிஷி தீர்த்தம், தேவதீர்த்தம், பாபவிகாசதீர்த்தம், கந்தபுட்கரணி (நாழிக்கிண று), சேதுதீர்த்தம், தசகங்காதீர்த்தம், கந்தமாததைர்த்தம், மாதிருதீர்த்தம், பிதுருதீர்த்தம் என்ற பதின்மூன்று தீர்த்தங்கள் உள்ளன. இவற்றில் ரியமப்படி மூழ்கி வழிபட்டால் எல்லாநன்மைகளேயும் எய்தலாம்.

#### சிதம்பரம் பரண்டியநாயகம் **:**

வடக்குக் கோபுரத்தையடுத்து வெளிச்சுற்று வடமேற்கு மூஃயில் உள்ள தனி முருகன் கோயில். கல்வெட்டுக்களில் இம்முருகன் சுப்பிர மணியப்பின்னேயார் என்று அழைக்கப்படுகின்ருர். திருவுருவம் மிகப் பெரியது. மயிலின்மீது ஆறுமுகமும் பன்னிருகையுமுடையவராக முருகன் வீற்றிருக்கிருர். இருமருங்கும் இருபெரும் தேவியர்களும் உள்ளனர். இம் முருகனுக்குப் பங்குனி உத்திரவிழா மிகச் சிறப்புடன் கடைபெறும். நாட் பூசைக்கும் இவ்விழாவுக்கும் வேண்டிய சிவர்தங்கள் திருவாவடுதுறை யாதீனத்தால் செய்யப்பெறுகின்றன. இக்கோயில் ஒரு தேர்போல வேஃல செய்யப்பெற்று, கல் உருளேகள் மாட்டி யாகேககோப்பூட்டி இழுப்பது போல அமைந்துள்ளது. தூண்கள் யாவும் சிற்பவேஃலப்பாடு செறிந்தவை.

மாறவர்மன் சுந்தரபாண்டியன் முதன்முதல் இக்கோயிலத் திருப் பணி செய்வித்தான் என்று கல்வெட்டு கூறுகிறது. பின்னர், சிதம்பரம் திருவாவடுதுறை மடத்தில் மடபதியாய் இருந்த முனிபுங்கவர் ஒருவர் முருகன் அருணயே பொருளாகக்கொண்டு திருப்பணிசெய்தார் என்பது செவிவழிச்செய்தி.

## புள்ளிருக்குவேளூர் :

வைத்தீசுவரன்கோயில் என இத்தலம் வழங்கப்படுகிறது. முருகன் சிறந்த தலங்களுள் இதுவும் ஒன்று. இங்குள்ள சுவாயி முத்துக்குமார சுவாயி, செல்வமுத்துக்குமாரர் என்ற திருநாமங்களால் வழங்கப்பேறு கிருர் வேளூர், கந்தபுரி என்பன முருகணேக்கொண்டு இந்தத் தலத்துக்கு வந்த பெயர்கள், முருகப்பெருமான் வீரமகேந்திரபுரியைநோக்கி எழுந் தருளியகாலத்து இந்தத்தலத்தில் எழுந்தருளியுள்ள பாலாம்பிகையாகிய தையல்நாயகியிடம் வேல் வாங்கியதாக வரலாறு. ஸ்ரீ செல்வமுத்துக்குமார சுவாமிக்கு அன்றுடம் அர்த்தயாமத்தில் நேத்திரப்பிடிச் சந்தனம் என்ற ஒன்று சாத்துவது வழக்கம். அதீன அளவாகவும் கியமத்தோடும் உட் கொள்பவர்கட்குக் குன்மம் முதலிய கன்மநோய்கள் நீங்கும். மாதந்தோறும் வரும் கார்த்திகைத்திருகாளில் முருகனுக்குப் பெரு நீராட்டு (மகாபிடேகம்) கடைபெறும். இதைத் தரிசிக்கப் பல்லாயிரக் கணக்கான மக்கள் பல திசையினின்றும் வருவர். இத்தலத்தில் செல்வ முத்துக்குமாரர் முத்துலிங்கம் என்ற சிவலிங்கத்தைத் தாபித்து வழிபட்டார் என்பது வரலாறு. ஒவ்வொரு பெருவிழாவிலும் (பிரமோற்சவத்திலும்) ஸ்ரீ செல்வமுத்துக்குமாரர் வைத்தியநாதப்பேருமானப் பூசித்து 'செண்டு' என்னும் போர்க்கருவியைப் பெற்ற வரலாறு கடைபெறும். தைமாதத்தில் முத்துக்குமாரசுவாமிக்குத் திருவிழா கடைபெறுகிறது. ஒவ்வொருகாளும் முருகனுக்கு வழிபாடு கடந்த பின்னரேதான் இறைவனுக்கு வழிபாடு கடந்த பின்னரேதான் இறைவனுக்கு வழிபாடு கடைபெறுவது வழக்கம். அருணகிரிநாதர் இத்தலத்தைப்பற்றிப் பதினைகு திருப்புகழ் பாடி இருக்கிருர். ஸ்ரீ குமரகுருபரசுவாமிகள் இப்பெருமான்மீது பாடிய பின்னேத்தமிழ் மிகச் சிறப்புடையது.

#### திரு ஆவிநன்குடி:

இது இக்காலத்துப் பழங் என வழங்குகிறது. முருகனுடைய படைவீடுகளில் மூன்ருவதாகும். இதன் உச்சியில் கோயில்கொண்டு எழுந்தருளியிருக்கும் முருகன் தண்டபாணித் திருக்கோலத்தில் காட்சி வழங்குகிரர். மக்களுக்கு வேண்டிய வரங்கீளக்கொடுத்துக் கண்கண்ட தெய்வமாக என்றும் வீற்றிருப்பதால், எல்லா நாட்டு மக்களும் இங்கு நாள்தோறும் வந்துபோகின்ருர்கள். சிறந்த யாத்திரைத்தலம். முருகனுக்கு எப்போதும் இடைவிடாது அபிடேகங்கள் நடந்துகொண்டேயிருக்கும். முருகன் திருமேனியில் தோய்ந்த பொருள்கள் அவ்வளவும் குன்மம் குட்டம் முதலிய தீராத நோய்களுக்கு பெருள்தாக அமைகிறது. முருகன் பச்சிளங்குழந்தையாக - வீன்யாட்டுப் பீள்ளோயாக - காள்யாக - விரனைக முடி மன்னனைக - துறவியாக - கிழவனுக எல்லாக் காலங்களிலும் காட்சி வழங்குவர். விவரிக்கமுடியாத அளவுகடந்த காந்தசத்தி ஒன்று எல்லோரையும் இருக்கிறது. காண வருகின்றவர்கள் அத்தனேபேரும் இரும்புத் துகள்களேப்போலச் சன்னிதியைவிட்டு எழுந்து வரமுடியாமல் அப்படியே ஒட்டிகிடுகிருர்கள்.

பழஙி பஞ்சாமிர்தமும், முருகன் திருமுடியில் அப்பிவைத்த இராக் காலச் சந்தனமும் அளவிடமுடியாத ஆற்றல் வாய்ந்தவை. மகிமை மிக்கவை. இத்தலம் சங்கநூல்களில் பொதினி என வழங்குகிறது. ''முழவுறழ் தணிதோள் கெடுவேளாவி பொன்னுடை கெடுககர்ப் பொதினி'' ''முருகன் நற்போர் கேடுவேளாவி, அறகோட்டியாங்கண் பொதினி யாண்'' என அகநானூற்றுள் பல இடங்களில் பேசப்படுகிறது. பொதினி என்பது போதிந்தது எனப் பொருள்படும். மாதுளம்பழம், வித்துக்கள் பல பொதிந்த முடிச்சுப்போலாதலின் மாதுளம்பழம் காரணமாக இங்கு எழுந்தருளிய முருகனுடைய வரலாற்றைக் குறிப்பதாகும் என்பதும் இழுக்காகாது.

மேலும் இத்தலத்திற்குச் 'சித்தன்வாழ்வு' என்றும் ஒருபெயர் உண்டு என்பர். ''சித்தன்வாழ்வு இல்லங்தொறும் மூன்று எரியுடைத்து'' என்று பாராட்டுகிருர் ஒளவைப்போட்டியார். இங்கு எழுந்தருளியுள்ள முருகன் மீது அருணைகிரியார் தொண்ணூற்றைந்து திருப்புகழ் பாடியிருக்கிருர்.

கற்பக்கிருகத்தின் பின்னல் முஸ்லீம்களும் வந்து வணங்குகிருர்கள் என்ருல் இந்து முஸ்லீம் ஒற்றுமைக்குச் செவ்வேள் தொன்றுதொட்டே வழிகாட்டுகிருர் என்பதைக் கருதலாமல்லவா ?

பழங்க்கு அடிவாரத்திலுள்ள தலம் திரு ஆவிகன்குடி என்பது. இது வேளாவிக்கோ பெரும்பேகனுடைய ஊர். இங்குள்ள முருகனும் அருணகிரியாரால் பாராட்டப்பெற்றவர்.

திருமுருகாற்றப்படையில் இத்தலத்தைப்பற்றிக் குறிப்பிடுகின்ற பொழுது பலராள் உணவு கழிந்த இன்பவடிவான முனிவர்கள் பலர் வாழ்ந்தார்கள் என்றும், மாசில்லாத மகளிர்கள் யாழ் வாசித்தனர் என்றும், பிரமன் முதலிய பெருந்தேவர்களும் முப்பத்துமுக்கோடி தேவர்களும் தம் குறைகளேத் தெரிவித்து விடுதிபேற இங்கே குழுமியுள்ளனர் என்றும் கூறப்பெறுகிறது.

ஆணல், ''தாகில் கொள்கை மடக்தையொடு கின்ணுள், ஆவிகன்குடி அசைதலும் உரியன்'' என்ற அடிகளின் உரையை ஊன்றிகோக்கின். இத்திருமுருகாற்றுப்படைப்பகுதி மஃமேல் மருந்தாக இன்று எழுந்தருளி பிருக்கின்ற தண்டபாணிக்கடவுளேக் குறியாது என்பதும், ஆவிகன்குடியின் அடிவாரக்கோயிலில் முருகன் அம்மையோடு எழுந்தருளியிருக்கின்ற கிலேயும் அதுவும் தெய்வயானே அம்மையாராகிய ஒரு அம்மையுடனேயே அன்று எழுந்தருளியிருந்தார் என்ற உண்மையும் தெள்ளிதின் கிளங்கும்.



ஏரக முருகன் எழில்பெறு கோலம்.



சீரகத்தோங்கும் சேரர்தம் நாட்டில் ஏரகப் பதியின் எழிலுறு தோற்றம்.

#### திரு ஏரகம் :

திருமுருகாற்றுப்படையின்வண்ணம் இது நான்காவது படை வீடு. இத்தலம் சேர்ழநாட்டில் திருக்குடமுக்குக்கு (கும்பகோணம்) அருகி துள்ளது. சாமிமலே என்னும் வழக்காறு நெடுங்காலமாக நிலவிவருகிறது. சாமிமலே ஒரு கட்டுமலே. இதற்குப் பிரபவ முதலான அறுபது ஆண்டு களும் படியாக அமைந்துள்ளன என்பது வரலாறு. முருகன் நின்ற திருக் கோலத்தில் கம்பு ஊன்றி தண்டபாணி நிலையிலேயே எழுந்தருளியிருக் கின்ரர். ஒரு முகமும் இரண்டு கரங்களும் உடைய பாலசுப்பிரமணியக் கடவுள்நில என்றும் சொல்வதுண்டு. தென்னுட்டி லுள்ள பல குடும்பங் களுக்குக் குலதெய்வமாக விளங்குபவரும் இவரே. தான் மணந்துகொள்ளாத நிலேயிலிருந்தாலும் ஆண்டுக்கொன்று சராசரி ஐயாயிரம், ஆருயிரம் கலியாணங்களாவது அவரருளால் அவர் சன்னிதியில் நடக்கும். மக்கள் என்றுமே திருவிழாக்காலம் போலத் திரள்திரனாகவந்து வணங்கிச் செல் கிருர்கள், செவ்வாய், வெள்ளி, விசாகம், கார்த்திகை, பூசம், சஷ்டி இந்த நாட்களில் விழாவும் பூசையும் கிறப்பாக நடைபெறுகின்றன.

இருமுருகாற்றுப்படைக்கு உரை எழுதிய நச்சினர்க்கினியர். 'ஏரகம் மல்காட்டகத்தொரு திருப்பதி' என்று குறிப்பீடுகிறுர். ஏரகத்தைப்பற்றிய திருமுருகாற்றுப்படை முப்புரி நூல்யும். இருபேறப்பையும், முத்தியான் உண்டாகிய செல்வத்தின்யுமுடைய நாற்பத்தெட்டு யாண்டு தவருது பிரமசரியம் ஒழுகிய அந்தணர்கள் ஈர ஆடையை உடுத்திக்கொண்டு சடாக் கரத்தை ஓதி அருச்சிக்கின்றனர் என்று கூறுகிறது. இத்தகைய இயல்புகள் மல்யான நாகரிகம் மிகுந்த, போற்றிகளுக்கே உரிய பூசைமுறையாம். இதின் இன்றும் மல்காட்டு ஏரகத் திருப்பதியில் காணலாம்.

அன் றியும். சிலப்பதிகாரத்திலே.

'' சீர்கெழு செந்திலும் செங்கோடும் வெண்கு<mark>ன்றும்</mark> ஏரகமும் நீங்கா இறைவன் ''

என்ற அடிகளுக்குக் குறிப்பெழுதிய அரும்புதவுரை ஆசிரியர் ஏரகம். சாபிமஃயின் வேருனதாகவே கருதுவதாகத் தெரிகிறது. மஃநாட்டு ஏரகத்துள் வள்ளி தேவசேண்யுடன் மஃஙின்மீது ஒருமுகமும் நான்கு திருக்கரமும் கொண்டவராக, பாலசுப்பிரமணியர்கிஃயில் முருகன் காட்சி வழங்குகிருர். இத்தலம், தக்கஃயிலிருந்து இரண்டுகல் தூரத்திலுள்ளது. மலே சிறியதுதான்; அடிவாரத்தைச் சுற்றிலும் அழகான - ஆழமான அகழி ஒன்று உண்டு. இது மன அமைதியையும், தியானத்தையும் விரும்பு வார்க்கு ஏற்ற இடம்.

இங்கும் வெள்ளிக்கிழமை, கார்த்திகை, விசாகம், பூரம் இந்த நாட்களில் பெருந்திரளாக மக்கள் கூடுகிருர்கள். புரட்டாசி நவராத்திரி விழாக் காலங்களில், இத்தலத்து முருகன் திருவனந்தபுரம் அரண்மணக்கு எழுந்தருளுவது வழக்கம்.

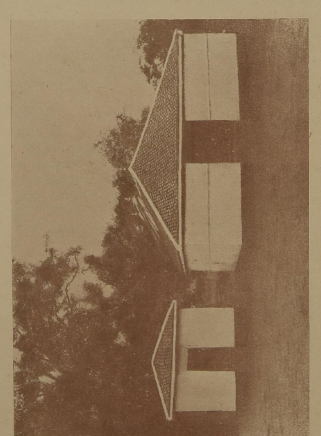
#### குன்றுதோருடல் :

எங்கெல்லாம் மீலயுண்டோ அங்கெல்லாம் முருகன். இருமீல், இலஞ்சி, சிவகிரி, மயிலம், இருத்தணிகை, வள்ளிமீல், இருவேங்கடம், வீராலிமீல் முதலியனவும் முருகன் எழுந்தருளியுள்ள சிறந்த மீலகள். இவற்றுள் இருத்தணிகை, வள்ளிநாயகியாரை மணந்த இறைவன் மணக் கோலத்தோடு வீற்றிருக்கும் இடம் என்பது வரலாறு. வள்ளிநாயகியார் அவதரித்த சிற்றூர் இப்பொழுது சித்தூர் என்னும் மாவட்டத் தலேநகராக விளங்குகிறது. இருவேங்கடமும் முருகன் தலமாயிருந்தது என்று மோழிவர். சிலப்படுகாரத்திற்கு முன்பே செவ்வேளின் தலம் கரியமால் தலமாயிற்று.

#### பழமுதிர்சோல் :

இது ஆருவது படைவீடு. அழகர்மல என வழங்கு இறது. சிலப் பதிகாரத்தில், மதுரைக்கு வழிக்கொள்ளும் கோவலன் கண்ணகி கவுக்தி முதலியோர்க்கு வழிகூறும் மாங்காட்டு மறையோன், அழகர்மலேப் பக்கத்தில் புண்ணிய சரவணம், பவகாரணி, இட்டசித்தி என மூன்று பொய்கைகள் உள்ளதாகக் குறிப்பிடுகின்ருன். சரவணம் என்பது முருக னுடைய தீர்த்தத்தின் பெயர் என்பதில் ஐயமில்ல. இந்தத்தலம் இன்று முருகன் தலமாக இல்லே. கள்ளழகர்கோயிலாக விளங்கு திறது, மதுரையி விருந்து பன்னிரண்டுகல் தொலேவில் உள்ளது. காடும், காவும், அருவியும், குன்றும் இன்றும் காண்போர் மனத்துள் கந்தவேள் அருவிகில்யை அறிவிப்பன.

தருமுருகாற்றுப்படை இம்மஃயின் மாட்சியையும் காட்டின் க்கியையும் காத்வேளே கீனவூட்டு இறது.



கந்தன் எழுந்தருள் கதிர்காமக்கோயில்

#### கதிர்காமம் :

செந்தமிழ்நாடும் தென்னிலங்கையும் தாயும் சேயும் போல்வன. இருநெல்வேல், வைத்திசுவரன்கோயில், வண்ணுர்பண்ணே இங்கும் உண்டு; அங்கும் உண்டு. ஆகவே செந்தமிழ்ச்சேய். சேர்நாட்டி அம் சிறந்து விளங்குகின்ருர். அங்கேயுள்ள முருகன் தலங்கள் கதிர்காமம், செல்லக் கதிர்காமம், நல்லூர்க் கந்தகவாமிகோயில், மாவிட்டபுரம், கந்தவனம் முதலியன. சுழநாட்டிற் பெரும்பாலும் முருகணுடைய ஞானசக்தியாகிய வேலாயுதத்தைவைத்தே வழிபடுவது வழக்கம்.

அச்சம் நிறைந்த இடத்தில் ஆன்மாக்களின் தன் முஃனப்பு அடங்கு கிறது. அப்போது ஆண்டவனுடைய அருளுரு நெஞ்சில் நீஃபெறுகிறது. அடர்ந்த காடும், ஆகாயம் அளாவிய மஃயும், ஆயிரக்கணக்கான அடிகள் உயரத்திலிருந்து விழுகின்ற அருவியும், வனவிலங்கும், மஃப்பாம்பும், புதரும் பூண்டும் செறிந்த இடத்தில் அச்சம் விஃளவது இயற்கை. அச்சத்தி லிருந்து உய்தி பெற ஆண்டவன் அருஃனத் தூஃணக்கொள்ளுவோம். அங்ஙனம் அச்சத்தால் ஆண்மாக்கஃன அடிமைப்படுத்தி, ஆனந்தவெள்ளத் தழுத்தும் அருமையான இடம் கதிர்காமம்.

கதிர்காமத்தில், முருகன்கோயில் செப்போடு வேய்ந்த சிறிய கொட் டகை வடிவாக அமைந்துள்ளது. கோயிலின் முன்வாயிலில், அடுக்கடுக் காகத் திரைகள் தொங்கவிடப்பட்டுள்ளன. அவை ஏழுதிரைகள் என்று சொல்லுகிருர்கள். நமது ஊனுடம்பாலயத்திலும், மூலாதாரம் முதலாக ஆக்ஞை ஈருக ஆறு வாயில்களும் அதில் ஆறு திரைகளும் தொங்கிக் கொண்டிருக்கின்றன. ஏழாவது திரைதான் துவாதசாந்தமாகிய ஒளித் திரை; வெளித்திரை. இத்திரையைக் கடந்து ஆனந்த முருகனுடைய அக்கரவடிவாகிய அருளுருவத்தைக் காணலாம்.

கதிர்காமம் மிகப் புனிதமான இடம். பொல்லாத வினேகளில் புத்தி அழுந்தாமல் முருகன் நல்லருளேயே நாடி சிற்றற்குரிய இடம். இத்தல அமைப்பே முக்கோண வடிவமானது. விந்துத்தானத்தில் முருகப் பெருமானும் கோணத்தின் நுனியில் வள்ளிநாயகியாரும் இடதுபக்கக் கோணத்தில் தெய்வயானேயம்மையாரும் திருக்கோயில் கொண்டிருக் கின்றனர். பக்கத்தில் மாணிக்ககங்கை ஓடிக்கொண்டேயிருக்கிறது. இத் தலத்தில் ஆடிவேல்விழா மிகச் சிறப்புவாய்ந்தது. இவ்விழாவில் ஆண்டுக் கொருமுறை முருகனுடைய எந்திரவடிவம் அமைந்த பெட்டகத்தைக்

காட்டு ஆண்யின் மேலேற்றிப் பவனிவரச் செய்வார்கள். அது ஓர் அருட் காட்சியாகும். சிங்களவர்களும் தமிழர்களும் கலந்து தன்வசமழிந்து வழிபடு**பிடம்.** இத்தலத்தில் வழிபாடாற்றுபவர்கள் கப்பராளே என்ற சிங்கள வேடமரபினர். இவர்கள் வள்ளிநாயகியாருடைய மரபினர் என்று சொல்லிக்கொள்கிருர்கள். இவர்களிடம் அன்புகெறியொன்றுதான் சிறக் திருக்கிறது: ஆசாரம் அப்புறந்தான். தெய்வயானே அம்மையாரின் திருக் கோயிஃப் பூரிப்பவர்கள் வடதேசத்துப் பார்ப்பனர். மாணிக்ககங்கையின் ஓரமாகக் காட்டினுள் சிலகல் தொலேவு சென்ருல் வள்ளியை யானே வெருட்டிய பாறை, அதற்கு மேற்கே செல்லக்கதிர்காமம். மாணிக்க விநாயகர்கோயில் இவற்றைக் காணலாம். அங்கும் வடநாட்டுப் பார்ப் பனரே பூசை செய்கின்ருர்கள். 'அரோகரா' 'கதிர்காமத்தெய்யோ' என்ற ஒலிகள் செவிவழியாகச் சிர்தையிற்புகுர்து நம்மைத் தெய்வமய மாக்கும். மக்களாகப் பிறந்தவர்கள் தம் வாழ்நாளில் ஒருமுறையேனும் சென்று வழிபடவேண்டிய தலம் இது என்ற அளவில் அமைவோம். தலத்தைப்பற்றிய செவிவழிச் செய்திகளாகவும் வரலாற்றுக் குறிப்புக்க ளாகவும் வழங்குவன கேட்பவர்க்கு மயிர்க்கூச்செறிப்பு உண்டாக்கும் மாண்பின.

## மாவிட்டபுரம் :

ஒன்பதாவது நூற்முண்டின் முதற்பகுதியில் வரகுணபாண்டியன் மதுரையினிருந்து பாண்டிநாட்டை அரசுபுரிந்துவந்தான். அக்காலத்தில் அவன் ஒருமுறை இலங்கையைக் கைப்பற்றும் நோக்கமாக இலங்கையின் வடபாகத்தில் வந்திறங்கி, சிங்களத் தலேநகருக்குச் சென்று, கடும்போர் விளேத்து, சிங்கள அரசீனப் போரில்வென்று, அவனிடத்திருந்து திறை பெற்றுக்கொண்டு தென்னுடு திரும்பேனன்.

இதற்குமுன் இலங்கையீன் வடபாகமாகிய யாழ்ப்பாணம் முதலிய பகுதிகள் சிற்சில காலங்களேத்தவிரச் சிங்கள மன்னரின் ஆதிக்கத்தின்கீழ் இருந்தனபோலும்; ஆணல் வரகுணமன்னன் வட இலங்கையில் தனது படையோடு இறங்கியதும் அங்கு சிங்களச் சேணேயோடு பொருது அதனே வென்ருன்.

இங்கிகழ்ச்சி குறித்து அக்காலத்தில் அவீனப்பற்றிப் பாடிய செய்யுள் ஒன்று இறையளுர் அகப்பொருளில் மேற்கோளாக எடுத்துக் காட்டப்படு கின்றது. ''மன்னேரழிய மணற்றி வென்ருன்'' எனக் குறிப்பிடப்பட்டது இந்நிகழ்ச்சியையேயாம். இதனின்று யாழ்ப்பாணத்துக்கு 'மணற்றி' என்ற பெயர் வழக்கிலிருந்துவந்ததெனத் தெரியவருகிறது. அன்றியும் "மணற் றிடர்" என்று ஒரு பெயர் இருந்ததென யாழ்ப்பாண வைபவமாஃயிற் குறிப்பிடப்பட்டிருக்கின்றது. இதனுலே யாழ்ப்பாணத்து ஒரு பகுதியை "வெலிகம" எனச் சிங்களர் அழைத்தனர்போலும். சிங்களத்தில் வெலி என்பதற்கு மணல் என்பது பொருள். கம என்றுல் ஊர். இச்சிங்களச் சொல்லே பிற்காலத்தில் வலிகாமம் என மருவியது.

வரகுணபாண்டியன் காலத்திற்குப் பின் வட இலங்கைப் பகுதி சிறிது சிறிதாகச் சிங்களவர் கையினின்றும் அகன்று ஒரு தனி நாடாக விளங்குவதற்கு வேண்டிய நிலேயை அடைந்துவந்தது. பத்தாவது நூற் ருண்டின் முற்பகுதியில் முதலாம் பராந்தகசோழன் இலங்கையின்மீது அப்பொழுது வட இலங்கையிலிருந்த சிங்களச் சேணக்கும் பராந்தகன் சேீனக்குமிடையில் பெரும்போர் ரிகழ்ந்தது. இப்போர் ரிகழ்ந்த இடம் மாவிட்டபுரத்திலுள்ள வளவர்கோன் பள்ளம் என்பர் முதலியார் இராச நாயகம் அவர்கள். இப்போரிலே சோழ அரசனின் சேணீத்த‰வணுகிய சிறியவேலன் என்பவன் உயிர்நீத்தான். எனினும் சோழன் மனம் சலிக்க வில்ஃ. அவன் நேராகச் சிங்களத் தல்லைகருக்குச்சென்று சிங்கள அரசிண வென்று இரும்பினன். இந்தக் காலத்தொடக்கத்தில் வட இலங்கையில் தமிழர் செல்வாக்கு ஒரே பெற்றித்தாய் ரிலவியிருக்தது. அதனுல் தமிழ்ப் பொது மக்களன்றி அரசகுடும்பத்தைச் சேர்ந்தவர்களும் வட இலங்கைப் பகுதிகளில் மாடிகள் அமைத்துக் குடியேறினர். மாவிட்டபுரப் பகுதியி லுள்ள வளவர்கோன் பகுதியிலும் இவர்கள் குடியேறினர்.

இஃது இவ்வாறிருக்க, சோழநாட்டிலே இருந்த தேசாதிபதி ஒருவ லுக்கு மாருதப் பிரவாகவல்லி என்னும் குமாரத்தி ஒருத்தி இருந்தாள். அவினக் குன்மநோய் என்னும் தீராத நோய் பிடித்திருந்தது. அங்குள்ள வைத்தியர் ஒருவராலும் அந்நோயை மாற்றிக்கொள்ள முடியவில்லே. அதனுல் தீர்த்த யாத்திரைசெய்து அதனே மாற்றிக்கொள்ள உறுதிகொண் டாள். தன் ஊரினின்றும் புறப்பட்டு அங்குமிங்கும் சென்று தீர்த்தமாடித் திரிகையில் சாந்தலிங்கம் என்னும் சந்நியாசி அவளேக்கண்டனன். அவள் நிலையக்கண்டதும் இவ்வியாதி பண்டிதர் ஒருவராலும் குணமாக்கத் தக்க தன்று: நீ இப்பொழுது எடுத்த முயற்சியே உனக்குச் சுகந்தரத்தக்கது: இலங்கையில் வடமுஃனயிலே கீரிமஸ் என்ற ஒரு மஸ் உண்டு: அங்கே உவர்ச்சலமத்தியில் சுத்ததீர்த்தமும் மஸ் அருவித்தீர்த்தமும் கலந்த உத்தம தீர்த்தமொன்றுண்டு: உலகத்திலுள்ள எல்லாத் தீர்த்தத்திலும் முக்கிய மானது: அதலே போய் ரோடிச் சிலகாலம் தங்கி இருந்தால் சுகமடைவாய் என்று சொன்னுன். அதைக்கேட்டு மாருதப்பீரவாகவல்லி செவிலித்தாய், பணிப்பெண், போர்வீரர் முதலியோர் சூழப் புறப்பட்டுக் கீரிமஸ்யில் வந்து இறங்கிளுள். அங்கிருந்து வளவர்கோன்பள்ளி இருக்குமிடத்திற்கு அணித்தாய் ஓரிடத்தில் பாளயம் போட்டுக்கொண்டிருந்தாள். அவள் இருந்த இடத்தைப் பீற்காலத்தவர் குமாரத்தி பள்ளம் என அழைப்பர். நாள்தோறும் அவள் கீரிமஸ்யில் தீர்த்தமாடி, அதன் பயகைக் குன்மகோய் கீங்கப்பெற்ருள்.

இவ்வாறு தன்னே செடுங்காலம் வருத்திய கோயினின்றும் கீங்கிய அவள், தான் பாளயம் போட்டிருந்த இடத்தில் சிலகாலம் தங்கிவிட்டான். அவ்வாறு தங்கியிருக்கும்போது அவள் தனது இருப்பிடத்திற்கணித்தா யுள்ள இடங்கள்தோறும் சென்று அங்குள்ள காட்சிகளேப்பார்த்து உலாவி வருதல் வழக்கம். ஒருநாள் வழக்கம்போல் கோவிற்கடவை என்னும் பகுதிக்கு உலாவப்போனுள். இதுவே இப்போது மாவிட்டபுரம் என வழங்கப்பெறும். (மாவிட்டபுரத்திற்கு அருகாமையில் இன்றும் பட்டிக் கடவை என்னும் பெயர்கொண்ட ஊர் உண்டு.) அப்பகுதியில் செழிப் புற்று அடர்க்து வளர்க்தோங்கியிருக்கும் மா, பலா. வாழை, கமுகு முதலிய சோஃகளும் வெற்றில் வள்ளிக்கொடி முதலிப கொடிகள் வரிசை வரிசை யாய் ின்று திகழும் காட்சியும், நெருங்கிக் குளிர்மையாய் வளர்ந்த கதிரின் பாரத்தால் சாய்ந்துகின்று அங்கு வீசும் தென்றலின் அசைவிலைல் ஒன்ரே டொன்று உராய்ந்து கலகலக்கும் திரையும் அவள் கவனத்தை சர்த்தன. இவ்வழகிய காட்சியைக் கண்ணுற்றுக்கொண்டு அவள் அடிமேல் அடி வைத்து உலாவி வருகையில் அங்கு ஓர் அரசமரத்தடி நிழலில் குறிஞ்சிக் கிழவோணுகிய முருகப்பெருமானுக்கு. பெரியவர் ஒருவர் விளக்குவைத்து வழிபாடாற்றிக்கொண்டிருந்தார். அதனேக்கண்டு அவளும் உடனே மெய் மயிர்சிலிர்ப்ப நாத்தழுதழுப்ப முருகன்மீது உள்ளன்புருகித் தன் இரு மலர்க்கரங்களேயும் தலேமேற் குவித்து வணங்கிரின்ருள். சில நேத்தின் பின் அப்பெரியார், வழிபாட்டை முடித்துக்கொண்டார். உடனே அவள் அப்பெரியாரை அழைத்து 'பெரியீர்! தங்கள் பெயர் யாது?' இக்கோயில் எழுந்த வரலாறு யாது? அவற்றைச் சிறிது எடுத்து எனக்கு விளம்புமின்' என்று கேட்டனள். அதற்கு அப்பெரியார் அகமகிழ்ந்து புன்னகை பூத்து ''அம்மையே!' அடியேன் பெயர் சடையன். இங்கு வதியும் வேனாண் குடியிற் பிறந்தேன். முருகப்பெருமான் எழுந்தருளியிருக்கும் இப்பகுதியைக் கோயிற்கடவை என்பர். தொன்றுதொட்டு இவ்விடத்தில் முருகனின் வெள்ளி வேலாயுதத்தை வைத்துப் பரம்பரை பரம்பரையாக வணங்கி வருகின்ரேம். எமது தோட்டம் முதலியவற்றுள் நடும் பயிர்கள் செழிப் புற்ரேங்கி நற்பயினக் கொடுப்பதற்காகவும் எம்மைக் காத்து அருள் புரிவதற்காகவும் எமது காவற்கடவுளாகிய முருகின வழிபட்டு வருகின் ரேம்" என மொழிந்தார்.

அவர் சொல்லிமுடித்ததைக் கேட்டதும் மாருதப்பிரவாகவல்லி இறிதுநேரம் ஏதோ தனக்குள் எண்ணிக்கொண்டு நின்றனள். அதன்பின் அவரை நோக்கி அருந்தவப்பெரியீர்! முருகனின் திருவருட் பொலிவோடு தங்கள் முகம் மிளிருவதைக் காண என் மனம் களிப்புறும். முருகன் மேலிருக்கும் அன்போ எனக்குச் சாலப்பெரிது. உமது வழிபாட்டையும் அரசமரத்தின்கிழ் இருக்கும் இவ்வெள்ளி வேலாயுதத்தையும் கண்டதும் முருகப்பெருமானுக்கு இங்கு அழகியதோர் கோயில் கல்லினுற் சமைக்க வேண்டும் என அவாக்கொண்டுள்ளேன். அவ்வாறு யான் செய்வதற்கு உமது திருவுள்ளக்கருத்து யாதோ?' எனக் கேட்டனள்.

அதற்கு அப்பெரியார் 'இறைவனுக்குத் தாங்கள் ஆற்ற இருக்கும் திருத்தொண்டிற்கு அட்டிசொல்ல அடியேன் யார்? தங்கள் திருவுள்ளக் கருத்து யாதோ. அப்படியே ஆற்றுக; முருகப்பெருமானின் திருவருள் நும்மீது பொழிந்தருளுக' என விடை கூறினர்.

இச்சொற்களேக் கேட்டதும் மாருதப்பிரவாகவல்லி களிப்புடன் தனது இருக்கை சென்றனள். மறுநாள் தனது தந்தையாருக்கு. முருக னுக்குக் கோயில்கட்டி எழுப்பத் தான் நீனத்திருப்பதாகவும். அதற்கு வேண்டியன யாவற்றையும் சோழநாட்டிலிருந்து அனுப்பிவைக்குமாறும் ஒரு ஓலே விடுத்தனள். அதற்கு அவள் தந்தையாரும் இசைந்து கோயிற் கட்டிட வேலேக்கு வேண்டிய பொருள்களேயும், சிற்பிகள் முதலியோரை யும், உருவச்சிஃயையும், நீத்திய நைமித்திய பூசைகளே நடத்துவதற்குப் பார்ப்பனரையும் சோழநாட்டிலிருந்து அனுப்பிவைத்தார். முருகப்பெரு மானின் திருவுருவச்சிலே கப்பல்மூலம் கசாத்துறை (இதற்கு வேரெரு பெயர் குரக்கன்துறை. இதன்ப் பருத்தித்துறை என்னும் பெயருடன் ஒத்து கோக்குக) என்னுமிடத்தில் வந்திறங்கியது. அதலை இத்துறை காங்கேயன்துறை என இன்று வழங்குவதாயிற்று. மாருதப்பீரவாகவல்லி யும் தாகுகவே நீன்று. தன் கண்காணிப்பீல் கோயீலக்கட்டி. அங்கு வந்த பார்ப்பனத் தலேவீனக்கொண்டு ஆகம முறைப்படி தேவப்பீரதிட்டை செய்து, கும்பாபீடேகம் பண்ணிவைத்தனள். இதுகாறும் திராவிட முறைப்படி மரத்தின்கீழ் நடைபெற்று வந்த முருகன் வழிபாடு, ஆகம முறைப்படி எழுந்த வழிபாடாக மாறிற்று. அன்றியும் அக்கோயிலுக்கு வேண்டிய பூசைகள் காலந்தவருது நடந்துவரும்வண்ணம் அதன் செல வீற்காக நன்செய் நிலத்தையும் புன்செய் நிலத்தையும் மானியமாக ஈழநாட்டி லும் பேழங்கினள்.

சோழமன்னரின் ஆட்சி இலங்கையில் வலுவுற்றிருந்த காலத்தே சைவக்கோயில்கள் பல இலங்கையில் எழுந்தன என்பது நன்கறிந்த தொன் ருகும். பொலநறவையில் இப்பொழுது காணப்படும் சிவன் கோயிலும், இன்றும் பழுதான ரிலேயில் கவனிப்பாரற்று இருக்கும் ஏனேய கோயில் களுப், தெருவோரங்களில் தேடுவாரற்று இருக்கும் சிவலிங்கங்களும் இதற்குச் சான்று பகரும். இதுபோலவே அக்காலத்திலே மாவிட்டபுரம் கந்தசாமி கோயிலும் எழுந்தது. அன்றியும் அரசகுடும்பத்தைச் சேர்ந்த ஒருத்தி கட்டி எழுப்பினதாகையால் தஞ்சாலுரிலுள்ள இராசராசேசுவர முடையார் கோயில்போல இதுவும் அரசகுடும்பத்தின் கண்காணிப்பில் இருந்து வந்தது.

பதின்மூன்ரும் நூற்ருண்டுத் தொடக்கம். சோழரின் ஆட்சிக்காலம் இலங்கையில் ஒருவாறு முடிந்தது. அதன்பின் கர்நாடகதேசத் தொடர்பும் இருந்திருக்கவேண்டும். மாவிட்டபுரம் கந்தசாமி கோயிலுக்கு அணித் தாகக் 'கண்ணடியர் தெரு' என்னும் ஓர் இடமுண்டு. கர்நாடக தேசத் தவர் வந்து குடியேறியபடியால் எழுந்த பெயரே ஈற்றில் கண்ணடியர் தெரு என மருவி வழங்கலாயிற்று. யாழ்ப்பாணத்தில் ஆரியச்சக்கரவர்த்தி கள் பிறிதோர் இராச்சியத்தை ஆங்கு சிறுவீனர். அவர்கள்காலத்தில் இக்கோயிலும் செவ்விதான சிலேயில் இருந்துவந்தது. அதன் பின்னர் பதினுரும் நாற்ருண்டில் பறங்கியர் யாழ்ப்பாணம் அரசினேக் கைப்பற்றினர். கைப் பற்றியதும் தமது சமயத்தையும் பரப்பத்தொடங்கினர். அதற்காக யாழ்ப் பாணத்தில் அக்காலத்திலிருந்த கோயில்கள் யாவற்றையும் இடித்துத் தரையட்டமாக்கினர். அன்றியும் மக்களுக்குத் தமது மதப் பெயரைக் கொடுத்தனர். அதுமட்டுமன்றிக் கோயிலே அடுத்துள்ள மக்களேயும்

கத்தோலிக்கராக்கினர். கந்தசாமி கோயில் அடுத்துள்ள காணிகளின் பெயர் இன்றும் மத்தேசுபங்கு இயவாத்தை வளவு என வழங்குவதைக் காண்க.

இக்கோயிஸ் இடிக்கும்போது அதைக்கண்டு துன்புற்ற ஆதீனப் பார்ப்பனர் ஆதிமூல உருவச்சிலேயைக் கயிற்றிற்கட்டி அங்குள்ள கிணற்றில் மெல்லென இறக்கித் தண்ணீருள் மறைத்து வைத்தனர். இதுவே அழகிய உருவச்சிலே. சோழநாட்டிலிருந்த கைதேர்ந்த சிற்பிகளால் செதுக்கப் பட்டது. இச்சிவேயை இக்காலத்துச் சிவேகளுடன் ஒப்பிட்டுப்பார்த்தால் இதன் பண்டைப் பெருமை விளங்கும். இதனேடு அங்கிருந்த தங்க உருவச் சி‰்களும் மறைந்தன என்பர். அவை யாங்குச் சென்றதெனத் தெரிய வில்ல. இக்கோயில் கட்டி எழுப்பப்பட்டதும் சோழகாட்டுச் சிற்பிகள் செதுக்கிய அழகிய கற்களேக்கொண்டேயாம். அவை யாவும் பறங்கியரால் இடிக்கப்பட்டு அழிந்தொழிந்து போயின. இவை இக்காலத்திருந்தால் சோழநாட்டுச் திற்பவேஃக்குச் சான்ருக விளங்கும். இக்கோயில் இடித்து இதன் கற்களக்கொண்டு கத்தோலிக்கக் கோயிலக் கட்டி எழுப்பினர் \_\_\_\_ என்பர். போர்த்துகேசியர் காலத்துக்குப்பின் ஒல்லாந்தர் காலத்திலும் இக்கோயில் அழிந்திருந்தது இவ்விரு அரசினரும் சைவமதவழிபாட்டிற்கு முட்டுக்கட்டையாக இருந்தபடியால் அயலிலுள்ள மாந்தர் யாவரும் நள்ளிரவில் இக்கோயில் இருந்த இடத்திற்குச் சென்று மறைமுகமாக முருகனே வணங்கி வந்தனர்.

19-ம் நூற்ளுண்டில். ஆங்கில அரசினர் யாழ்ப்பாணத்தைக் கைப் பற்றவே கிலமை யாவும் மாறின. போலிக் கிறிஸ்தவராக இருந்தவர் யாவரும் வெளிவெளியாகத் தமது மூதாதையரின் சமயமாகிய சைவத்தைத் தழுவினர். அதனுடு சைவக் கோயில்களேயும் புதுப்பித்தனர். அதனுல் மாவிட்டபுரம் கந்தசாமி கோயிலும் அதனுடைய பழைய கிலக்குக் கொண்டுவரப்பட்டது விளாங்குளப் பகுதியிலிருந்து கருங்கல் எடுத்துப் புதியதோர் கோயிலக் கட்டினர். சோழர்காலத்து நாற்புறமும் கோபுரம் இருந்ததென்பர். ஆணல் இக்காலத்தில் அவ்வாறில்லே, மேற்குவாசற்புறத்தில் இறங்கன் பண்டாரம் என்னும் சைவப்பெரியார் கட்டி எழுப்பிய கோபுரம் இருக்கின்றது. சோழர்காலத்துச் செப்புப்பட்டயம் பல இக்கோயில்ல் இருந்தன என்றும், இக்கோயில் மூலமூர்த்தியின் பீடத்தில் வைக்கப்பட்ட அரிய பெரிய இயந்திரம் ஒன்று உண்டென்பதும் கேள்வி.

அவை யாவும் எங்குற்றனவோ தெரியாது. சோழ அரசகுடும்பத்தாருக்குப் பதிலாக அவர் கொண்டுவந்த பார்ப்பனக் குடும்பங்களின் வழித்தோன்றல் கள் இக்கோயில்களேத் தமக்கு உரிமையாக்கிக் கொண்டனர்.

இக்கோயில் பழைமையும் தொன்மையும் வாய்ந்ததாகையால் இங்கு சில சாசனச் சான்றுகள் அகப்படுதல் கூடும். புதைபொருள் ஆராய்ச்சி யாளர் இவற்றைக் கண்டுபிடித்தல் வேண்டும். சாசனச்சான்றுகள் கிடைக்குமாயின் அவை இக்கோயிலின் வரலாற்றுக்கும் தென் இந்தியா, யாழ்ப்பாணம் ஆகியவற்றின் வரலாற்றிற்கும் இன்றியமையாதனவாக இருக்கும்.

#### நல்லூர்க் கந்தசாமிகோயில் :

யாழ்ப்பாணத்து மக்களின் பேரன்பிற்கு இலக்கானது இது. யாழ்ப் பாணத்தை கி. பி. 14-ஆம் நூற்ருண்டு முதல் ஆரியச்சக்கரவர்த்திகள் ஆண்டுவந்தனர். அவர்கள் மல்லூரைத் தம் தலேககராக்கிக்கொண்டனர். அப்போது கோட்டையரசனுபிருந்து ஆருவது பராக்கிரமபாகுவால் அனுப்பப்பெற்ற செண்பகப்பெருமாள் என்பவன் யாழ்ப்பாணத்தின்மீது படையெடுத்து வந்து, ஆரியச்சக்கரவர்த்தியை வென்று கி. பி. 1450-ல் 'ஸ்ரீசங்கபோதி புவனேகவாகு' என்னும் சிங்களப்பெயருடன் பதினேமு ஆண்டுகள் அரசாண்டான். இவனே, மல்லூர்க் கந்தசாமீகோயில் முதன் முதலாகக் கட்டியவன் என்பது வரலாற்றறிஞர் துணிபு.

இவன் இப்பெரும்பணியைச் செய்தமையால் 'சூர்யகுல வம்சோத்பவ ஸ்ரீசங்கபோதிபுவனேகவாகு' என வாழ்த்தப்படுகிருன். இவன் இக்கோயில் மிகப் பெரிதாகக் கட்டியிருந்தான் என எண்ண இடமிருக்கிறது. கி. பி 1478-ல் அரசபீடத்தைக் கைப்பற்றிய சிங்கைப்பரராசசேகரன் இக்கோயிலுக்கு அருகில், ஓர் ஏரியைத் தோண்டி அதில் முதன்முதலாக இங்கிருந்து யமுரைதியின் தீர்த்தத்தைக் காவடிகளில் கொண்டுபோய்ப் பெய்து 'யமுனு ஏரி' என்று பெயரிட்டு அழைத்தான். அது இப்போது 'யமுனி' என மருவி வழங்குகிறது. இவ்வேரி பகரவடிவாக இன்றும் காட்சியளிக் கிறது. இவன், இக்கோயில் அடுத்துக் கிழக்குத்திசையில், வெயிலுகந்த பின்னயார் ஆலயத்தையும், மேற்குத்திசையில் வீரமாகாளியம்மன் கோயில்யும், வடக்கில் சட்டைநாதர் கோயில்யும், தெற்கில் கயிலே நாதர் கோயில்யும் கட்டுவித்துத் தன் தலேககரை அணிசெய்தான் என்று முதலியார் இராசநாயகம் அவர்கள் தமது நூலில் கூறுகின்ருர்.

17-ஆம் நூற்ருண்டு முற்பகுதியில் போர்த்துகேசியர் யாழ்ப்பாணத் தைக் கைப்பற்றினர். அவர்களால் இக்கோயில் அடியோடு அழிக்கப் பட்டது. அதன் பின்னர் ஒல்லாந்தர் ஆட்சிக்குவந்தனர். அவர்கள் காலத் திலும் சமய சுதந்திரம் இல்லே. அவர்கள் ஆட்சியின் இறுதிக்காலத்திலே அதாவது கி. பி. 18-ஆம் நூற்ருண்டின் நட்பபகுதியில் இரகுநாதமாப் பாண முதலியார் என்பவர் அரசியலார் அனுமதிபெற்றுக் கோயிலிருந்த இடத்திலே ஒரு மடாலயத்தைக் கட்டுவித்தார். அதில் வேலேத் தாபித்து வழிபட ஏற்பாடு செய்தார். அதுவே இன்றுள்ள நல்லூர்க் கந்தசாமி கோயில். இங்கேயே திருவாவடுதுறை ஆதீனத்து வித்துவசிரோமணியாகிய யாழ்ப்பாணத்து நல்லூர் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ ஆறுமுகநாவலரவர்களும், கொத்தார் சு. பொன்னம்பலப்பின்ன ஐயா அவர்களும் சிவபுராணங்கட்குப் பயன் செரல்லிச் சைவப்பயிரை வளர்த்து வந்தனர்.

ஆண்டுதோறும் ஆடிமாதத்தில் இருபத்தைக்து காட்கள் விழா கடைபெறும். முதல் காள் கொடியேற்றம். பத்தாம் காள் மஞ்சட் திரு விழா. பத்தொன்பதாம்காள் முருகன் கயிலாயவாகனத்தில் காட்சிவழங்கு வார். இருபத்திரண்டாம் காள் தண்டபாணி உற்சவம், இருபத்துமூன்ரும் காள் கல்லக்கக்தர் சப்ரமஞ்சத்தில் திருவுலாக் கொண்டருளுவர். இருபத்து கான்காம்காள் தேர்த்திருவிழா. இருபத்தைக்தாம்காள் தீர்த்தவாரி. அன்று தான் வெற்றிவேல் வீதிவலம் வரும்.

நல்லூர்ப்பெருமாணப் பாடிய அருட்களிஞர் அரேகர். இருபாலேச் சேணுதிராய முதலியார் என்பவர் நல்லேவெண்பா, திரிபக்தாதி, குறவஞ்சி, கலிவெண்பா, ஊஞ்சற்பதிகம் ஆகிய நூல்களே இயற்றியிருக்கின்ருர். முருகன்மீது பல தனிச் செய்யுட்களும் இவரால் பாடப்பேற்றன.

வல்லுவட்டியில் வாழ்ந்த குமாரசாமி முதலியார் என்பவர், நல்ஃக் கலித்துறை என்ற பெயருடன் எட்டுச் செய்யுட்கள் இயற்றியுள்ளார். அவற்றுள் ஒன்றைச் சுவைத்துப்பாருங்கள்.

> '' கல்ஃலக் கடையர்கள் கைவிட் டெறியக் கணன் றெழுந்து பல்ஃலத் திறந்துறு பிக்கவி தெங்கின் பழமுதிர்க்கும் மல்லற் பழனங்கள் சூழ்நகஃல நாதணே வந்தடைந்தோர்க்(கு) இல்ஃல பிரமக் குயவன் வணேவதற் கேதுக்களே.''

# முருகன் ஆயுதங்கள்

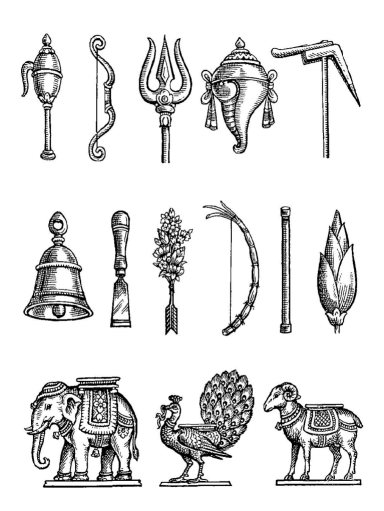
சிற்பங்களில் செறிக்துள்ள ஆயுதங்களேப்பற்றிய வரலாற்று நுணுக் கங்கள் 'கணபதி' என்ற நூலில் விரித்துரைக்கப்பெற்றன. முருகனுடைய திருக்கரங்களில் தண்டம், சக்தி, வச்சிரம், அட்சமாஃ, கட்கம், கேடகம், பாணம், சக்கரம். கதை, பாசம், வில், அங்குசம், குலம். கலப்பை, வேல், மணி, குக்குடம். கமண்டலம், தோமரம். சங்கம், வல்லி, மலரம்பு, கரும்பு வில், தீயகல், சுருவம், சுவஸ்திகம், பரசு, தீக்கடைகோல், கோழிக் கொடி முதலிய நாற்பத்தைந்திற்கு மேற்பட்ட ஆயுதங்கள் விளங்கு கின்றன. மணி, அட்சமாஃ, கமண்டலம் போன்றவைகள் ஆயுதம் அல்ல வானுலும், ஆயுதமாக உபசரிக்கப்படுகின்றன. ஆதலால் அவைகளேயும், கணபதி என்ற நூலில் விரிக்கப்பெற்றவைகளேயும் விலக்கி ஏனேபவற்றைப் பற்றிய குறிப்புக்களே ஈண்டுக் கொடுக்கப்படுகின்றன.

வச்சிரம்:- இது ஆயிரம் நுனிகளே உடையது. குளிசம் என்றும் அழைக்கப்பேறுவதுண்டு. திண்ணியபொருள் எதுவானுலும் உடைக்கும் வல்லமை உடையது.

கலப்பை:- இது உழுபடை. பகைவர்கள் மேனியை வயலாகக் கொண்டு உழுவதற்குதவுவது. பலராமன் இதனேயே ஆயுதமாகக்கொண்டு பகைவர்களே வென்ருன் என்று பாரதம் கூறுகிறது.

வேல்:- இது முருகனுக்கே உரிய கிறந்த ஆயுதம். இதற்கு ஆறு நுனிகள் உண்டு. இக்காலத்துச் சிலர், காம்பு நீளமான அம்பையே வேல் எனக் கருதுகின்றனர். ''வேலன்று வென்றிதருவது'' என்று மன்னனுக்கு அறிவுரை வழங்கவந்த வள்ளுவர் குறிப்பிடுகிருர். இதலை வென்றிதரும் கிறந்த கருவி வேல் என்பது அறியப்படும். வேலும் வென்றியும் வெல் என்னும் வேல் என்னும் விளேந்தனவே அதனுலேயே வேல் என்னும் வேர்ச்சொல்லிலிருந்து விளேந்தனவே அதனுலேயே வேல் தலேயாய கருவியாயிற்று. இதனே 'எஃகு. 'சுடரிலேவேல்' என அழைக் கிறது திருமுருகாற்றுப்படை.





நக்**கீரதேவர்**,

''ஐயிரு வட்டமொடு எஃகு வலந்திரிப்ப, ஒருகை"

என்று திருமுருகாற்றுப்படையில் கூறுகிருர். முருகன் தனது ஒரு திருக் கையிணுல் வேல வலமாகச்சுழற்றி வீரர்தோன்ற விளங்குகிருர் என்பது இதன் கருத்து.

மணி:- இது ஒரு படைக்கலமல்லவாயினும் பரசாதத்தை எழுப்பு வதால் ஆணவ இருள் அகன்று ஆன்மாக்கள் உய்திபேறுகின்றன. ஆதலால் இது ஒரு ஞானப்படையாயிற்று.

'' பாடின் படுமணி இரட்ட ஒருகை ''

என்கிருர் நக்கீரதேவர்.

குக்குடம்:- கோழி. இது அக்கினிதேவன் அம்சம். சூரபன்ம@ெடு பொருவதற்குமுன் முருகனுடைய கொடியிலிருந்து கூவிற்று; அதனுல் ஆயிரம் அசுரவெள்ளங்கள் இறந்தன என்று கந்தபுராணம் தெரிவிக்கிறது. அதனுல் இது சிறந்த படைக்கலமே.

கோமரம்:- உலக்கை. பகைவர்களேச் சாடப்பயன்படுவது.

சுருவம்:- இது, யாகத்தீயில் நெய்யிடுவதற்குப் பயன்படுவது. அந்தணர் வேள்ளி ஓர்க்கும் முகத்திற்கு ஏற்பத் துணேபுரிவது.

சுவஸ்திகம்:- இது. பகைவர்மேல் சுழற்றி எறியப்படும் ஒரு ஆயுதம். மங்கலப் பொருள்களுள் ஒன்ருகவும் வைத்தெண்ணப்படுவது.

தீக்கடைகோல்:- இது, அரணிக்கட்டை என வழங்கும். வேடர் கையில் விளங்குவது. வேடர்குலத் தஃவராகிய செவ்வேள் திருக்கரத்தும் அமைந்திருப்பது வியப்பன்று.

# கௌமாரமதம்

முருகணே வழிபடுகின்றவர்கள் சம்புபக்கமாகவும் அணுபக்கமாகவும் வைத்து வழிபடுவதுண்டு. அவற்றுள் சம்புபக்கமாவது, சிவபரம்போருள் ஐந்து முகத்தோடு அதோமுகமும் தாங்கி இருந்த நிலேயை நினத்து இறைவனே முருகன் என்ற உண்மையில் நின்று வழிபடுவது.

அனுபக்கமாவது முருகணே. பக்குவ ஆன்மாக்களில் ஒருவராக - பதமுத்தி பெற்றவராக எண்ணி வழிபடுவது. கௌமாரமதத்தினர் முருகணேயே முழுமுதற் கடவுளாகக்கொண்டு அவனுடன் இரண்டறக் க்லத்தலே முத்தி என மொழிபவர். இம்மதத்தினர் பெரும்பாலும் தென் தமிழ் நாட்டிலேயே உள்ளனர். வடநாட்டவர்கள் கார்த்திகேயர் என்ற மூர்த்தியை அறிவார்கள். காசியில், தண்டபாணித் திருக்கோயிலுண்டு. ஆணுல் அது முருகனுடைய மூர்த்திபேதங்களுள் ஒன்ரு என்பது ஆராயத் தக்கது. ஆதலால் கௌமாரமதம் தமிழ்நாட்டிலேயே பரவியிருந்தமை தெனிவு.

போக்கும் வரவும் இரவும் பகலும் புறம்புமுள்ளும் வாக்கும் வடிவும் முடிவுமில் லாதொன்று வந்துவந்து தாக்கும் மணேலயந் தானே தரும்எனத் தன்வசத்தே ஆக்கும் அறுமுக வாசொல் லொணுதிந்த ஆனந்தமே.

# பரிவாரங்கள்

அரசன் என்ருல் அவனுக்குப் பரிவாரங்கள் தேவை. அதுபோல முருகணே முதன்மையாகக்கொண்ட கோயில்களுக்கும். பலவகையாகப் பரிவாரங்களும் அவற்றின் ஆலய அமைப்பும் ஆகமங்களில் அறிவிக்கப் படுகின்றன. பரிவாரங்களின் கோயீஸ். மூலத்தானத்தின் விமான அளவில் பாதியாகவாவது, அதற்குக் குறைவாகவாவது இடத்திற்கும் காலத்திற்கும் பொருளுக்கும் ஏற்றபடி அமைத்துக்கொள்ளலாம்.

வெள்ளேயானே, மயில் இவற்றை முருகனுக்கெதிரில் எதிர்முகமாக அமைக்கவேண்டும். இவற்றின் விரிவைக் குமாரதந்திரம் பரிவார விதிப் படலத்தால் நன்கு அறியலாம். ஐந்து சுற்று ஃகேஃள உடைய முருக்ன் கோயிலில் நான்கு வாயிலிலும், வாயிலுக்கிருவராக எண்மர் துவாரபாலகர் கள் சியமிக்கப்பெறுவர். அவர்களணேவரும் அழகிய வடிவோடும் அன்பு கனிந்த முகத்தோடும். இரண்டல்லது நான்கு திருக்கரங்களுடன் கத்தி கேடகம், வச்சிரம், கதை இவற்றைத்தாங்கி விளங்குவர். முருகனுடைய திருவணுக்கந்திருவாயிலில் சயன், விசயன் இருவரும் காவல் புரிவர். அடுத்துள்ள நான்கு சுற்ரு‰களிலும் முறையே வாயிலுக்கு இருவராக வீரபாகு. வீரசேனன், வீரன், வீரகஞ்சுகன், வீரகேது, மகாவீரன், வீரமௌலி, வீரியவான் என்பவர்களும், அடுத்துள்ள வாயில்களில் பத்மன், மகாபத்மன், சுபத்மன், பத்மலோசனன், பத்மகன், பத்மகேது, பத்மாபன், பத்மவர்மன் இவர்களும். அடுத்த சுற்ருமே நான்கு வாயில்களிலும் சிகும்பன், கும்ப கர்ணன், கும்பன், கும்போதரன், கும்பநாசன், கும்பப்பிரட்டன், கும்பா சியன், கும்பகண்டகன் இவர்களும், அடுத்து மகாமண்டபத்தை ஒட்டி யுள்ள சுற்ரு‰யில் வக்கிரதந்தன். வக்கிரதிருட்டி, வக்கிராங்கன், வக்கிர வர்ணகன். வக்கிரநாசன். வக்கிரகர்ணன். வக்கிராசியன். வக்கிரசீர்ஷன் இவர்களும் காத்து சிற்பர். முருகன் திருமுன் மகாமண்டபத்தை ஒட்டி வலதுகைப்பக்கத்தில் வீரவாகு முதலிய கவவீரர்களும் காட்சி வழங்குவர், இத்தகைய ஆலயமே முருகப்பெருமானுக்குகர்த முழு ஆல்யமாம் என்று குமாரதர்திரம் கூறுகிறது.

முருகப்பெருமானுக்குத் திருக்கோயில் அமைக்கும்போது எட்டு, பன்னிரன்டு, பதிறை அல்லது முப்பத்திரண்டு பரிவாரங்களேச் சூழ அமைக்கலாம் என்கிறது ஆகமம்.

# 8 பரிவாரங்கள் அமைந்த முருகன் கோயில் கிழக்குப்பார்த்த சக்கிதி

| <b>ម</b> បំនួ <u>ហា</u> ន្តាំ | ஜேஷ்டாதேவி                     | தூர்க்கை                   |  |
|-------------------------------|--------------------------------|----------------------------|--|
| பிரமன்                        | <b>முருகன்</b><br>(மூலஸ்தானம்) | சந்திரன்                   |  |
| சாஸ்தா                        | வெள் கோயாகே                    | சூரியன்<br>(சுமித்ரசண்டர்) |  |

## 12 பரிவாரங்கள் அமைந்த முருகன் கோயில்

| சப்தமாதர் | வருணன்  | அகள்தியர் | லட் சுமி | தூர்க்கை |
|-----------|---------|-----------|----------|----------|
| பிரமன்    |         | ர்குராக   |          |          |
| யமன்      |         | சுமித்ரர் |          |          |
| சாஸ்தா    | சூரியன் | யானே      |          |          |

## 16 பரிவாரங்கள் அமைந்த முருகன் கோயில்

| சப்தமாதர் | சுக்கிரன் | அகஸ்தியர்   | வியாழன் |          | துர்க்கை  |
|-----------|-----------|-------------|---------|----------|-----------|
|           |           | 99          |         |          |           |
| சரஸ்வதி   |           |             |         |          |           |
| பிரமன்    |           | ராரதர்      |         |          |           |
| லட்சுமி   |           | <b>அ</b> தத |         |          |           |
| சாஸ்தா    | சூரியன்   | யானே        |         | சந்திரன் | சுமித்ரர் |

## 32 பரிவாரங்கள் அமைந்த முருகன் கோயில்

நாற்பத்தொன்பது பதங்கள் (கட்டங்கள்) கீறி, இடையிலுள்ள ஒன்பது கட்டங்களே மூலஸ்தானமாகப் பகிர்ந்து அதனேச்சூழ திருமகள், பூமி, ஜேஷ்டாதேகி, பாரதி, ஆர்யா. வாஸ்துவதிபதி, சுமித்ரர், யானே, பிரமா, அகஸ்தியர், நாரதர், சசன், பர்ஐன்யர், மகேந்திரன், பாஸ்கரன், பூஷ்ணி, யமன், கந்தருவன், சந்திரன், பிதிரு, புஷ்பதந்தன், சுரர், நாகம், பல்லாடகம், சோமன், திதி, அதிதி முதலானவர்களே உரிய இடங்களில் அமைத்து வழி படவேண்டும் என்கிறது ஆகமம்.

# வழிபாட்டுமுறை

## நாள்வழிபாடு :

சிவபூசைக்குப் போல, சூரியபூசை முதல் துவாரபாலகர் பூசைவரை விதிப்படி முடித்துக்கொண்டு. பூசைக்குரிய இடம் சாதனம் பொருள்கள் எல்லாவற்றையும் நன்ருக ஆராய்ந்து, திருவுருவைத் தூய்மைப்படுத்த வேண்டும். இருமுன் சென்று வணங்கிச் சித்தர்களாலும். இருடிகளாலும், தேவர்களாலும், மக்களாலும் நன்ருகப் பூசிக்கப்பட்ட தேவரீரை அடிபேன் இயன்றவரை பூசிக்கின்றேன்; கருணேசெய்க' என்று வேண் டிக்கொண்டு. அறுகு, அட்சதை, சந்தனம் முதலியவற்ருல் விசேஷார்க் கியத்தை அமைத்து, மந்திரங்களேச் சொல்லி, முருகனுக்குரிய காயத்திரி மந்திரத்தால் வழிபடுதல் வேண்டும். பின்னர், சந்தனம் அட்சதை இவற் ெருடுகூடிய பாத்தியம் ஆசமனங்களே அமைக்க. இருதய மந்திரத்தால் திரையை விலக்கி நிர்மாலியத்தைக் களேந்து சுமித்ரசண்டர் பொருட்டாக ஈசானியத்தில் வைக்க. திருவுருவை அஸ்த்ர மந்திரத்தால் தூய்மைப்படுத்தி ஸ்கர்தகாயத்திரி மர்திரத்தால் நீராட்டுக. திருவுருவம் உலோகத்திருல் இயன்றதாயின் பருவகாலங்களிலும் ஒவிய முதலியவற்ருல் இயன்றதாயின் கூர்ச்சத்தாலும் தூய்மைப்படுத்துக. பின்னர், மந்திரசுத்திசெய்து ஸ்கந்த சூக்தம் மூலமந்திரம் பிரம்மமந்திரம் ஷடங்கமந்திரம் மாலாமந்திரங்களால் முருகணப் பூசிக்க.

ஆகமங்கள் விதித்தபடி முருகனுடைய பீடத்திற்கடியில் பிரண வத்தைப் பூசிக்க. அதன்மேல் ஆதாரசக்தியையும் அதன்மேல் அனந்தாச னத்தையும் அமைக்க. வெண்ணிறமான தர்மத்தையும், பத்மராகரிற முடைய ஞானத்தையும், பொன்னிறமான வைராக்கியத்தையும், கருரிற மான ஐசுவரியத்தையும் ஆசனத்தின் அக்கினிதிசை முதற்கோண்டமைத்து வழிபடுக. அதர்மம் அஞ்ஞானம் அவைராக்யம் அசைசுவரியம் இவற்றைக் கிழக்கு முதலிய திசைகளில் அமைக்க. செந்நிறமான மாயையாகிற அடித் தனத்தை இறுதியில் பூசிக்க. வெண்ணிறமுள்ள ஞானமாகிற மேற் றளத்தை ஈசானியத்தில் வழிபடுக. இவ்வாறு அமைந்த சிம்மாசனத்தில் கிழங்கு, கித்து. முளே, தண்டு. கண்டகம், மொட்டு. இதழ், கேசரங்கள், பொகுட்டு இவற்ரேடுகூடிய பத்மாசனத்தை அமைக்க. சகுகீ, ரேவதி, பூதனா, மகாபூதனா, டிசீதிகீ, மாலிகீ, சீதனா, சுத்தா முதலிய சக்திகளே கிழக்கு முதலிய திசைகளில் முறையே அமைக்க. கடுவில் விஸ்வதோமுக்யை நம: என்று பூசிக்க. விமலாசனத்தையும் தத்துவாசனத்தையும் பூசித்து. அதன் மேல் முருகணே ஆசனமூர்த்தி மந்திரங்களால் வழிபடுக. இருகை நிறையப் பூகிற்கு புருவமத்திவரை கொண்டுபோய் அந்தந்த மூர்த்திக்குரிய மூல மந்திரத்தாடு ஆவாகனம்செய்க. ஈசானமந்திரத்தால் ஸ்தாபனமும், தத் புருஷமந்திரத்தால் சந்நிதானமும், அகோரமந்திரத்தால் சந்நிரோதனமும், வாமதேவமந்திரத்தால் வரவேற்பும், அஸ்த்ரமந்திரத்தால் திக்பந்தனமும், கவசமந்திரத்தால் அவகுண்டனமும், சுத்யோஜாதமந்திரத்தால் அமிரதமாகப் பாகித்தலும் செய்து இறைவனேப் 'பூசை முடியும்வரையில் இவ்வுருவில் எழுந்தருளுக' என வேண்டிக்கொள்க.

பத்மமுத்திரை, மகாமுத்திரை, சண்முகமுத்திரை காட்டுக. இருதய மக்திரத்தால் பாத்தியமும், தத்புருஷ் மந்திரத்தால் ஆசமனமும், சண்முகாய வெளஷட் என்று அர்க்கியமும் அளித்து ஆபோகிஷ்ட என்ற மந்திரத்தால் பஞ்சகவ்கியமும் அளிக்க. பின்னர். தண்ணீர் மாப்பொடி மஞ்சட்பொடி கெல்லிப்பொடி இவற்ருலும் வில்வ நீராலும் அபிஷேகம் செய்க. நீராட்டும் பொழுது ஸ்ரீருத்ரம் சமகம் புருஷகுக்தம் இவற்றைக் கூறுக. சிறப்பாக ஸ்கந்த காயத்திரியா அம் மாலாமர்திரங்களா அம் மூலபிரம்ம ஷடங்கமர்திரங் களாலும் நீராட்டி இருதய மந்திரத்தால் ஆடை அணிவிக்க. ஆசமனம் அளிக்க. தத்புருஷமக்திரத்தால் சக்தனமும், இருதயமக்திரத்தால் பூணூல் முதலிய ஆபரணங்களும். ஈசானமர்திரத்தால் பூவும். அகோரமர்திரத்தால் தூபதீபங்களும் கொடுத்து மனேரதமுத்திரை செய்க. தஃ, முகம், இதயம், வயிறு, குய்யம், திருவடி இவைகளில் பஞ்சப்பிரம்ம மந்திரங்களாலும் சர்வதோபத்திரம். சகத்புவாதி மக்திரங்களாலும் அருச்சிக்க. முன்சொன்ன ஆறு மந்திரங்களாலும். கிழக்கு முதலிய திசைகளே நோக்கியுள்ள ஆறு திருமுகங்களிலும் பூசிக்க. முருகனுடைய இதயம் கேத்திரம் சிகை சிரசு அஸ்த்ரம் இவற்றை அந்தந்த மந்திரங்களாலும் எல்லா அவயவங்களேயும் கவுசமந்திரத்தாலும் அருச்சிக்க. பின்னர் ஆவரண பூசை செய்க.

முதல் ஆவரணம்: ஈசானதளத்தில் ஈசாணுப சகத்புவே ஈம: என்றும் கிழக்குத்தளத்தில் தத்புருஷாய என்றும் செபித்து, வசத்புவே ஈம: என்று அருச்சிக்க. தென்தளத்தில் அகோராய வீஸ்வபுவே நம: என்றும், வடக்குத் தனத்தில் வாமதேவாய ருத்ரபுவே நம: என்றும், மேற்குத்தளத்தில் சத்போ ஜாதாய பீரம்மபுவே நம: என்றும், நிருதிதனத்தில் சத்போஜாத வக்த்ராய புவத்புவே நம: என்றும், ஈசானபாகத்தில் கேத்ரேப்புயோர் நம: என்றும், அக்கினிமூல்யில் ஹ்ருதயாய நம: என்றும், ஈசானபாகத்தில் திரஸே நம: என்றும், நிருதியில் சிகாயை நம: என்றும், வாயுமூல்யில் கவசாய நம: என்றும், நான்கு திக்கிலும் அஸ்த்ராய நம: என்றும் அருச்சிக்க.

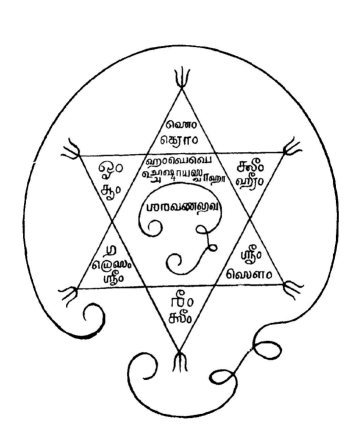
இரண்டாவது ஆவரணம்: ஐயக்தாய கம: அக்னிசிகாய கம: கிருத்திகா புத்ராய கம: பூதபதயே கம; சேனுன்யை கம: குகாய கம: ஹேமசூலாய கம: வீசாலாட்சாய கம: எனக் கிழக்குமுதல் ஈசானம் வரை பூசிக்க.

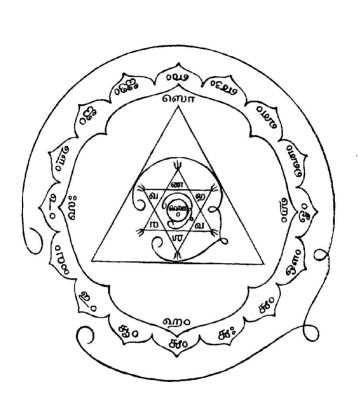
மூன்ருவது ஆவரணம்: முருகனுடைய வலதுபக்கத்தில் வள்ளி, இடதுபக்கத்தில் தெய்வயானே, கிழக்கில் யானே, மேற்கில் மயில், அக்கினி மூலேயில் சுதேகர், நிருதியில் சுமுகர், வாயுமூலேயில் தேவசேனுபதி. ஈசானத்தில் சுமித்ரர் இப்படிப் பூசித்து வழிபடுக.

நான்**காவது ஆவரண**ம்: இந்திரன் முதலிய திக்குப்பாலகர்களே அவரவர்கள் தங்கிய திசைகளில் வழிபடுக.

**ஐர்தாவது ஆவரணம்:** இந்த ஆவரணத்தில் வச்சிரம் முதலிய ஆயுதங்களேப் பூசித்து வழிபடுக.

பின் தேனுமுத்திரை, பத்மமுத்திரை, திரிகுலமுத்திரை, மகரமுத்திரை, கிருக்முத்திரை, மமஸ்காரமுத்திரை இவைகளே ஷடங்க, மியாச மந்திரங் களால் செய்க. பின்னர் ஆசமனம் அர்க்கியம் அளிக்க. பின்னர், ஏகத் திரும்சத்கலா சியாசமும் செய்க. தேங்காய் பழம் பாக்கு வெற்றிலே பணியாரங்கள் முதலிய கைவேத்தியம் அமைத்து அவற்றை அர்க்கிய ஐலத் தால் புரோட்சித்து கிவேதிக்க. பச்சைக்கற்பூரங்கூட்டிய பானியம் அளிக்க. பின் கையைத் துடைத்துவிட்டு ஆசமனம் தருக. தாம்பூலம் ஊட்டுக. சோடுகோபசாரமும் செய்க. நாள்ளிறாச்செய்க. கிருத்தகீத வாத்யங்களே கிகழ்த்துக மூலமந்திரத்தை 108 உருவாவது செபிக்க. பிறகு திருமுறை திருப்புகழ் பின் ஊத்தபிழ் இவற்றுல் தோத்திரிக்க. பிரதட்சிண நமஸ்காரங்கள் செய்து முருகனுக்குக் களிப்பூட்டுக. 'முருகா!' அடியேன் செய்த





பூசையில் அன்பு மந்திரம் கிரியை இவற்ருல் குறையிருந்தாலும் கிறைவாக ஏற்று அருள்கூரிக் எனப் பிரார்த்திக்க. மீண்டும் மீண்டும் வணங்குக 'நான் செய்த பூசை நல்லதாக இருந்தாலும் அல்லதாக இருந்தாலும் அவற்றையெல்லாம் ஏற்றருள்புரிக; தேவரீரே கொடுப்பவர்; தேவரீரே நுகர்பவர்; எனக்கென்று ஒன்றும் இல்ஃ; ஆதலால் இந்தப் பூசையின் பயீனயும் ஏற்றருளவேண்டுகிறேன்' என்று பிரார்த்திக்க.

இவ்வண்ணம் மூன்று காலமாவது பூசிக்க. ஒன்பதுகாலம் பூசித்தல் எலம். அர்த்தயாமத்தில் எறப்பான பூசைசெய்க. பீன் க்ஷேத்திரபாலரை யும் சுமித்ர சண்டரையும் பூசிக்க. தாண்டவம்வரை பூசிப்பது சம்பூர்ணம். பலிவரையிற் பூசிப்பது சாந்திகம். அவிஸ்வரையில் பூசிக்க இயலாதவர்கள் தீபம் வரையிலாவது பூசிக்கவேண்டும். இவ்வாறு பூசிப்பவர்கள் எல்லா நன்மைகளேயும் எய்துவர். இதுவரை கூறியது நாள்வழிபாட்டுமுறை.

## திருவிழாக்கள் :

கிழாக்கள் அணத்தும் மக்களுக்கு இருமையின்பத்தையும் அளிப் பன. எல்லா உலகங்களுக்கும் நன்மை அளிப்பன. புண்ணியமாயின. எப்போதும் வெற்றி கொடுப்பன. எல்லாச் சித்திகளேயும் கொடுப்பன. அமைதியை அளிப்பன. பகைவர்களே அழிப்பன. வேண்டிய எல்லா வற்றையும் கிளேப்பன. இவ்வண்ணம் மக்களேப் பாதுகாக்கும் கிழாக் களுக்கு உத்ஸவங்கள் எனப்பெயர். உத்ஸவம் என்பது உத். ஸ. வம் என்று மூன்றெழுத்தாலானது. உத் - சிருட்டி.. ஸ - திதி. வம் - சங்காரம் ஆகவே உத்ஸவம் சிருட்டியாதி முத்தொழிலேக்குறிப்பிடுவது என்பது பொருளாம்.

இவ்விழாக்கள் மாதவிழா, பெருவிழா, அன்பர்விழா என மூவகைப் படும். வடமொழியில் மாசோத்ஸவம், மகோத்ஸவம், பக்தோத்ஸவம் என அழைக்கப்பெறும். இவற்றுள் மாசோத்ஸவம், மாதப்பிறப்பில் செய்யத்தக்கது. மகோத்ஸவம் ஒருநாள், மூன்றுநாள். ஐந்துநாள், ஏழு நாள், ஒன்பதுநாள், பன்னிரண்டுநாள் கொண்டாடப்பெறுவதால் ஆறு வகைப்படும். இவை முறையே சிவம், சாத்துவிகம், பௌதிகம், ழூகரம், சௌக்யம், பைதிருகம் எனப் பெயர்பெறும். இவற்றுள் முதல் மூன்றும் கொடியேற்ருமல் இயற்றவேண்டியது. இறுதிமூன்றும் கொடியேற்றிக் கொண்டாடத்தக்கவை. எல்லா மாதங்களிலுமே கார்த்திகை விசாகம் இந்நட் சத்திரங்கள் தீர்த்தவிழாவுக்குச் சிறந்தன. இருஷ்ணபட்ச சஷ்டி திதி எல்லாமாதங்களிலும் முருகனுக்கு விழாக் கொண்டாடத்தக்க நாட்கள்.

அரசன் பிறந்தநாள், முடிகுட்டுநாள், கிராமம் கிருமிக்கப்பட்டநாள், அரசன் இறந்தநாள், போரின் துவக்கநாள், வென்றநாள், மார்கழித் இருவா இரை, தைப்பூசம், மாசிமகம், பங்குனி உத்திரம், சித்திரைமாத சித்திரை, வைகாகி விசாகம், ஆனி மூலம், ஆடிப் பூரம், ஆவணித் இருவோணம், புரட்டாசி பூராடம், ஐப்பசி அசுவதி, கார்த்திகைமாத கார்த்திகை இவை களில் விழா அமைக்க. ஒரேமாதத்தில் இரண்டு நட்சத்திரங்கள் வந்து விடுமானுல் பின்னதே விழாவிற்கு ஏற்றது. முன் நட்சத்திரத்தில் விழா கிகழ்த்தப்பெறின் கர்த்தா அழிவன். குறித்த நட்சத்திரம் ஏதாவது குற்றங் களோடு கண்டிக்கப்பட்டதாயிருப்பின் வேளுன்றிற் கொண்டாடலாம். சமுத்திரக்கரை ஓரமாயுள்ள தலங்களில் திதிகளே கிறந்தன. ஏண்யவிடங்களில் நட்சத்திரம் சிறந்தது.

மகோத்ஸவங்கள் நடந்துகொண்டிருக்கிறபோது வேறு உத்ஸவம் வந்துகிடுமானுல் கொடியேற்றமின்றி நிகழ்த்தவும் செய்யலாம். கிழாத் தொடக்கத்தில் அங்குரார்ப்பணம், அடுத்து மயூரயாகம், அடுத்துப் பேரி தாடனம், அடுத்துத் துவாஜாரோகணம், பின் யாகம், அஸ்திரயாகம், பலிதானம், அஷ்டவாகனம், பரிவேஷணம். நீராஞ்சனம், கௌதுகம், தீர்த்த சங்கிரகணம் (நீர் கொணர்தல்), சூர்ணகாரம் (பொடியிடித்தல்), தீர்த்தம், துவஜாவரோகணம். (கொடியிறக்கல்), ஸ்நுபனம் என்ற பதிறை வகைக் காரியங்களால் உத்ஸவம் விதிக்கப்பட்டுள்ளது. மந்திர வேறு பாட்டைத் தவிர செய்முறைகள் வேறுபாடின்மையால் சிவபெருமானுக் குரிய இவற்றையும் கொண்டாடலாம். எந்த கிழாவாயிருப்பினும் அங்கு ரார்ப்பணம் இல்லாமல் செய்தல் ஆகாது; செய்தாற் பயனுமில்லே.

முருகனுக்கு ஏற்றுங்கொடியில் வேலும் மயிலும் கோழியும் எழுதப் படலாம். அவற்றுள் வேலுக்கே முதன்மை அளிக்கப்படவேண்டும். இவற்றினடியில் அட்டமங்கலப் பொருள்களும் எழுதப்படலாம்.

விழாவினிறுதியில் மௌன உத்ஸவத்தின் பிறகு சுமித்ரசண்டருக்கு விழாக்கொண்டாடுக. விதிப்படி அபிடேக ஆராத‰செய்து மூர்த்தியை ஆஸ்தானமண்டபத்தில் எழுந்தருளுவித்து, பிராயச்சித்தத்தின் பொருட்டு அபிடேகமும் யாகமும் செய்து விழாவை கிறைவேற்றுக. மாதவிழாக்களில். சித்திரைவிழாவில் தமனகம் - ?. வைகாசியில் சந்தனத்தாலும், ஆனியில் பழங்களாலும், ஆடியில் பாலாலும், ஆவணியில் சருக்கரையாலும், பரட்டாசியில் பணியாரங்களாலும், ஐப்பசியில் அன்னத் தாலும், கார்த்திகையில் விளக்கேற்றுதலாலும், மார்கழியில் செய்யாலும், தையில் விபூதியாலும் - ?, மாசியில் செய் கம்பளி இவற்றுலும், பங்குனியில் தயிராலும் முருகனேப் பூசிக்க. மாதபூசையில்லாமல் வேறு பூசையாற் பயனில்லே. எப்பொழுதும் நித்தியபூசையை முடித்துக்கொண்டே கையித் திய பூசை இயற்றுதல்வேண்டும்.

இவ்வண்ணம் ஆகமங்களின் விதியையொட்டி விழாக்களே ரிகழ்த் தின் எல்லா நன்மைகளும் நாட்டுக்கே உண்டாம்.

> நாள்ளன் செயும்விண தான்என் செயும்எணே நாடிவந்த கோள்ளன் செயும்கொடுங் கூற்றென் செயும்கும் ரேசர்இரு தாளும் சிலம்பும் சதங்கையும் தண்டையும் சண்முகமும் தோளும் கடம்பும் எனக்குமுன் னேவந்து தோன்றிடினே.

> > —கந்தரலங்காரம்.

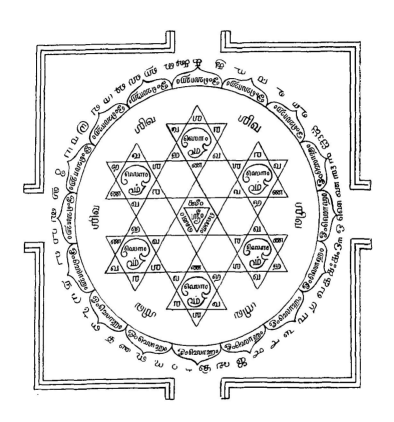
# **அருள்பெற்**ரேர்

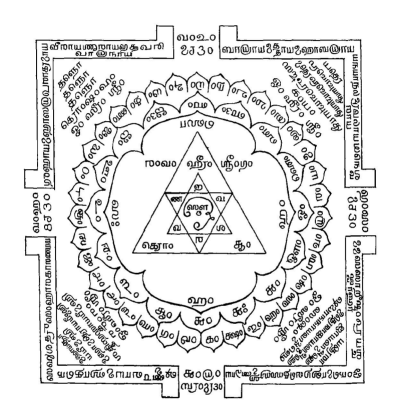
முருகன் அருள் பெற்றவர்களே முருகணே நமக்குக் கண்டு காட்டு கிறவர்கள். இலக்கியங்களாலும், இனிய உபதேசங்களாலும் நம்மை முருகன் திருவடிக்கு ஆளாக்குவதால் அவர்களே நமக்கு நல்லாசிரியர்கள். அவர்களில் அகத்தியர் முதன்மையானவர்.

அகத்தியர் செந்தமிழ் முனிவர். கந்தமூர்த்தி செந்தமிழ்நாட்டை அகத்தியருக்குக்கொடுக்க, அகத்தியர் பாண்டியனுக்குக் கொடுத்தார் என்று திருமெல்வேலித் தலபுராணம் கூறுகிறது. ஒருகாலத்து மைபிசாரணிய முனிவர்கட்கும் அகத்தியருக்கும் கருத்து மாறுபாடு விளேந்தது. அதன்ல், மையிசாரணிய வனத்தைவிட்டு அகத்தியர் பொதியமலேயை அடைந்தார். அங்கு ஒரு ஆசிரமம் அமைத்துக்கொண்டு கந்தமூர்த்தியை வழிபட்டு வந்தார். ஒருநாள் மாலேக்காலத்தில் தெய்வமணம் வீசியது. அது எதன் மணம் என்று அறியாத அகத்தியர் அறுமுகப்பண்ணவனேப் பீரார்த்தித்தார். அவனருளால் அது தெய்வத்தமிழ்மணம் என்று சிந்தைதெளிந்து அறுமுகப் பேருமானேயே ஆசானுகக்கொண்டு ஓதியுணர்ந்து இலக்கணமும் தந்து எழில்பெறத் தமிழை வளர்த்தார்.

சிவபெருமான் திருக்கல்யாணத்தின்போது தென்றமிழ்நாடு கோக்கி வந்த அகத்தியர் கிரவுஞ்சமலேயின் மாயையில் சிக்குண்டு தவித்தார். பிறகு சிவபெருமான் திருவருளால் தெளிந்து 'ஏ கிரவுஞ்சமே! அரன் அடிமை யாகிய என்ன மயக்கியமையால் நீ குமாரக்கடவுளின் வேலாயுதத்தால் பிளப்புண்ணுக' என்று சாபங்கொடுத்தார். அங்ஙனமே குமாரக்கடவுள் கிரவுஞ்சமலேயைப் பிளந்தார் என்பது காசிகாண்ட வரலாறு.

கொல்லாபுரத்தில் அகத்தியர், திருமகளே 'எல்லாச் செல்வமும் தந்தருளுக' என வேண்டிப் பூசித்தார். திருமகள் அவர்முன் எழுந்தருளி உனக்கு வேண்டிய எல்லாவற்றையும் குமரவேளே கொடுப்பார் எனக் கூறி மறைந்தனள். அகத்தியர் அங்ஙனமே குமரவேளே வழிபட்டு எல்லாச் செல்வமும் எய்தினர்.





ாக்கீரர் கடைச்சங்கப் புலவராய் வீற்றிருந்து இறையனுரகப்போரு ளுரை முதலியன கண்டு தமிழுக்குப் பெரும்பணி புரிந்தவர். சிவபூசை செய்யும்போது சிந்தை சிறிது புறம்போக அதலை சிறைப்பட்டு, திருமுரு காற்றுப்படை பாடி, முருகன் அருளால் விடுதஃ பெற்ருர். இதுவே சிறைவீடுசெய்த பாட்டாக இம்மை மறுமை இன்பங்கஃபை பயக்கும் எளிய சாதனமாக இயங்குவதை இன்றைய உலகம் அறிந்து பயன்படுத்தி வருகிறது. இவர் வரலாற்றின் விரிவைத் திருவிஃபைடற்புராணத்தில் கீரீணக்கரையேற்றிய படலத்தும், சீகாளத்திப் புராணத்தும் நன்கு அறியலாம்.

பாரதம் பாடிய பெருக்தேவனர் குறுக்தொகையில் கடவுள் வாழ்த் தாக முருகணேப் புகழ்க்துபாடி இருமையின்பமும் எய்தினர்.

ஒளவையார் முருகணுல் சுட்டப்பழம் வேண்டுமா சுடாதபழம் வேண்டுமா என்று ககையாடி வினுவப்பெற்று கல்ல பயணேட்டெற்ருர்.

பொய்யாமொழிப்புலவர் முருகணுகிய முட்டையைப் பாடி அவர் பேரருளில் நி⁄னத்தமையைத் தொண்டைமண்டவசதகம் விளக்கும்.

அருணை இரியார் இருவண்ணும் ஃயில் வடக்குக் கோபுரத்துக்கு அருகில் உள்ள முருகன் கோயிலில் பன்னெடுநாட்கள் பாடு கிடந்து, முருகன் எழுந்தருளியுள்ள தலங்கள் அவ்வளவுக்கும் சந்தப்பாமால் சாத்தி நாட்டை உய்வித்தார்.

திருச்செந்தூர் வென்றிமாலேக் கவிராயர் என்பவர் திருச்செந்தூர் முக்காணியர் பரம்பரையிற்ரேன்றி, முருகன் அருளால் 'வென்றிமாலேக் கவிராயர்' என்ற பட்டமும்தாங்கி. திருச்செந்தூர்ப் புராணமும் இயற்றிய வன்மையைச் செந்தமிழ்நாடு தெள்ளிதின் அறியும்.

கச்சியப்பசிவாசாரியர் காஞ்சி குமரகோட்ட காளத்தியப்ப சிவா சாரியருடைய குமாரர். ஆதிசைவ மரபினர். முருகணுல் கந்த புராணம் பாடுக என ஆண்டிடப்பட்டவர். இவருடைய புராணத்துக்கு முருகனே 'திகடசக்கர' என அடியெடுத்துக் கொடுத்தார். கந்தபுராணத்தை அரங் கேற்றும் பொழுது திகழ் தசக்கரம் எனப் பிரித்து உரை விளக்கினர். அவையில் இருந்த புலவர்கள் 'இதற்குப் புணர்ச்சிவிதி யாது?' என வினவ, முருகனே புலவராக எழுந்தருளி வீரசோழிய விதியைக்கொண்டு அமைதி வகுத்தனர் என்ப.

குமரகுருபரர் சீவைகுண்டத்தில் சண்முகசிகாமணிக் கவிராயருக்கு அருமை மகவாகத் தோன்றியவர். ஐந்தாண்டுவரையில் ஊமையாக இருந்து முருகனதருளால் ஊமை நீங்கப்பெற்று, கந்தர்கலிவெண்பா என்னும் சாத்திர தோத்திரநாஃ இயற்றியவர். பல செந்தமிழ்ச் சிறுநூல்களே ஆக்கித் தந்தவர். இடமிடங்கள்தோறும் கந்தக்கடவுள் கருணேயை விளக்கும் கவிதைநலம் சிறக்கப்பெற்றவர். ஸ்ரீ காசிமடத்து முதல்வர்.

தேவராயசுவாமிகள் கந்தர்சஷ்டிகவசம் என்ற பாராபண நூஃப் பகர்ந்தவர். மக்களுக்கு இன்றியமையாத நலங்கள் பலவற்றையும் முருகன் நல்லருள் கொடுக்குமென்று இந்நூல் கூறுகிறது. முருகனுடைய ஆறேழுத் தருமறை இந்நூலுள் பலவிடங்களிலும் பலமுறைகளில் மாற்றி அமைக்கப் பெற்றுள்ளது.

இராமலிங்கசுவாமிகளேத் திருவருட்பா வாயிலாகச் செந்தமிழ்நாடு நன்கு அறியும். எங்கெல்லாம் அன்புவெள்ளமும் அருள்வெள்ளமும் பெருக்கெடுத்து ஓடுகின்றதோ அங்கெல்லாம் இராமலிங்கசுவாமிகளுடைய அருட்பா முழங்கிக்கொண்டிருக்கும். இவர்கள் பிள்ளமைப் பருவத்து, நிலேக்கண்ணுடியிலே முருகன் உருவம் முழுவதையும் தரிசித்தார்கள் என்பது வரலாறு. இவர்களுடைய கந்தகோட்டப்பதிகம் முருகன் அருள் பெறுவார்க்குக் சிறந்த துணே

பாம்பன்சுவாமிகள் யாழ்ப்பாணத்திலே பரம்பரைச் சைவமரபிலே தோன்றியவர். பாம்பனிலே வசித்தமையால் பாம்பன்சுவாமிகள் என்று அழைக்கப்பெற்றுர். இவருடைய இயற்பெயர் குமரகுருதாசசுவாமிகள் என்பது. சிறந்த முருகனடியவர், இவர் செய்த அற்புதங்கள் மிகப்பல. முருகீனப்பற்றி ஆயிரக்கணக்கான பாடல்கள் அருளிச்செய்துள்ளார். சண்முககவசம் சிறந்த பாராயண நூல். மயூரபந்தம் இவர்கள் எடுத்துக் கொடுத்த புதுமையான சித்திரக்கவி. இவருடையமொழிகள் ஒவ்வொன்றிலும் முருகப்பேருமானுடைய திருவருட்பொலிவு இன்றும் இருப்பதைக்காணலாம்.

தண்டபாணிகவாமிகள் இருவாமாத்தூரில் சைவவேளாளர்மரபிலே அவதரித்து முருகனருளால் பல்லாயிரக்கணக்கான பாடல்களேச் செய்தவர். புலவர் புராணம், இருவலங்கல்திரட்டு முதலிய சிறந்த நூல்கள் இவரால் செய்யப்பெற்றவை.

இவ்வண்ணம் இஞ்ஞான்றும் முருகக்கடவுளே வழிபட்டு இருமை யின்பங்களேயும் எய்தினேர் பலராவர். செவ்வாய்க் கிரகத்தின் ஆட்சித்தான மாகிய செந்தமிழ்நாட்டில் செவ்வேள் என்றும் கண்கண்ட தெய்வமாக கிளங்குவதைக் கண்டு காட்டுபவர்கள் இவர்களே.

> மாலோன் மருகணே மன்ருடி மைந்தனே வானவர்க்கு மேலான தேவனே மெய்ஞ்ஞான தெய்வத்தை மேதினியில் சேலார் வயல்பொழில் செங்கோ டீனச்சென்று கண்டுதொழ நாலா யிரம்கண் படைத்தில னே அந்த நான்முகனே.

> > —கந்தரலங்காரம்.

## உபாசண

உபாசண் உறுதி பயப்பது. தளர்ந்த மனத்திற்குத் தக்க திண. அச்சம்போக்கும் அரியமருந்து. ஆக்கம் அளிக்கும் குளிகை. நம் முன்னேர் கள் உபாசண்பாலேயே உயர்ந்திருக்கின்றனர். தமது உள்ளக்கிழியில் உரு வெழுதி மந்திரங்கள் எண்ணி எண்ணியே இன்பரிஸ்களே எய்தியிருக்கின் றனர்: நமக்கும் அந்த வழிவகைகளே அருளிச்செய்திருக்கின்றனர். நாமும் மந்திரங்களே உணர்ந்து உய்தலே சிறந்த வழி.

முருகணப்பற்றிய மந்திரங்கள் பல, குமாரதந்திரம் மந்திரோத்தாரப் படலத்தில் குறிப்பேடப்பெற்றுள்ளன. அவையன்றிச் சில அனுபூதிமான் களும் மக்கள் நல்வாழ்விற்கு வேண்டிய ஆறு கன்மாக்களே இயற்றக்கூடிய அருமையான மந்திரங்களேயும், அனுட்டான முறைகளேயும் அறிவித்திருக் கின்றனர். அவற்றைப்பற்றிய குறிப்புக்களும், யந்திரங்களும் படங்களாக வரையப்பெற்று அங்கங்கே இடம்பெற்றுள்ளன. அனுட்டிக்கவேண்டிய முறைகளேமட்டும் ஆசாரியன் மூலமாக அறிதலே நல்லது ஆதலின் அது விடுக்கப்பெற்றது.

உபாசீனக்கு நித்தியபூசையும், விசேஷபூசையும், வீழாக்களும் மிக இன்றியமையாதன. அவைகளே இயற்றும் முறைகளும் கீழே விவரிக்கப் பெற்றுள்ளன. முறையே காண்க.

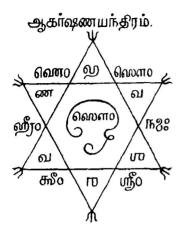
## சுப்ரமண்ய மந்திரங்கள் :

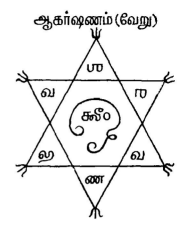
மனத்திற்கு உகந்த தூய இடத்தில் இருந்து சக்கரம் எழுதி, அதில் அட்சரங்களே அமைத்து, செஞ்சந்தனம் சிவப்புப் பூக்கள் இவற்றுல் விதிப் படி அருச்சித்து வழிபடுதல்வேண்டும். அதற்குரிய மூலமந்திரங்களாவன ;-

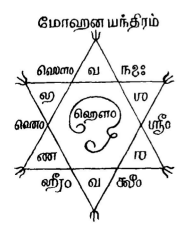
ஸ்கந்தர் மூலமந்திரம்:-சுப்ரமண்யர் ..

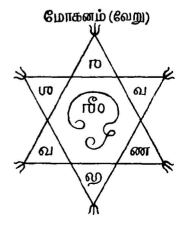
(சுமாரர்

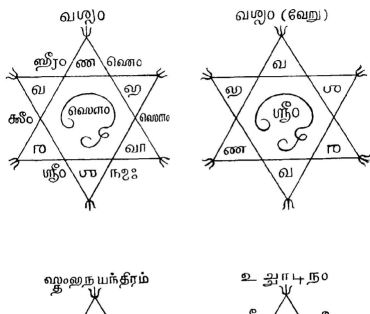
ஓம் ஸ்ரூம் ஸ்கந்தாய நம : ஓம் ஸௌம் ஸுப்ரமண்யாய நம : ஓம் க்ரூம் குமாராய நம :

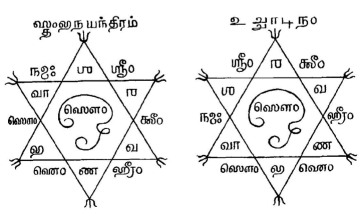












குஹா் மூலமக்திரம்:- ஓம் ஸுும் ஸ்வாமிக் குஹாய கம: சரவணபவா் .. ஓம் ஸ்ரீம் சம் சரவணபவாய கம: ஷண்முகா் .. ஓம் ஹ்ரீம் ஷம் ஷண்முகாய கம:

### பஞ்சப்பிரம மந்திரங்கள் :

ஓம் ஸம் சத்போஜாதாய ஈம: ஓம் ஸீம் வாமதேவாய ஈம: ஓம் ைும் அகோராய ஈம: ஓம் ஸெம் தத்புருஷாய ஈம: ஓம் ஸோம் சசாசாய ஈம:

### ஷடங்க மந்திரங்கள் :

ஓம் ஸாம் ஹ்ருதயாய ஈம: ஓம் னீம் சிரஸே ஈம: ஓம் ஸூம் சிகாயை ஈம: ஓம் ஸைம் கவசாய ஈம: ஓம் ஸௌம் சேத்ரேப்யோ ஈம: ஓம் ஸ: அஸ்த்ராப பட்

ஸாம் எம் ஸு ம் ஸைம் ஸைம் ஸே என்ற பீஜங்களே ஷடங்க மந்திரங்களின் முதலிலும் ஈற்றிலும் சேர்த்தும், வித்யாத் என்பதைச் சேர்த்தும், நமோ நம: என்பதைச் சேர்த்தும் யாகம் செய்க.

## வல்லிதேவி பீஜம் :

ஓம் வ்ரீம் மகாவல்பை ஈம:

## தேவஸேனு பீஜம் :

ஓம் ஹ்ரீம் தேவஸேனுயை ஈம:

## ஆறுமூர்த்திகளும் அவற்றின் மந்திரங்களும்:

ஒம் ஸுடம் ஸுடப்ரமன்யாய கம : — ஓம் ஐகத்புவே கம : இம் கும் குமாராய கம : — ஓம் ஸ்வயம்புவே கம : இம் ஸுடம் ஸுராக்ரஜாய கம : — ஓம் ரேத்ரபுவே கம : இம் ஸும் ஸேருக்ரஜாய கம : — ஓம் பேரமபுவே கம : இம் ஸுடம் ஸுரேச்வராய கம : — ஓம் புவனபுவே கம :

## எண்பரிவாரங்களின் மந்திரங்கள் :

ஓம் கம் கதேந்த்ராய நம:
ஓம் அம் அக்னயே நம:
ஓம் யம் யமாய நம:
ஓம் நம் நிருதயே நம:
ஓம் வம் வருணுய நம:
ஓம் யம் வாயவே நம:
ஓம் ஸம் ஸோமாய நம:

#### மயில் மந்திரம் :

ஓம் ம்ரீம் மாயூராய கம:

#### சக்கு பீஜங்கள் :

ஓம் ஸ்ரீம் சக்தபே நம: ஒம் ஸ: சகுந்யை நம: ஓம் ரம் ரேவத்யை நம: ஒம் பம் பூதநாயை நம: ஒம் மம் மகாபூதநாயை நம: ஒம் நம் நிசீதிந்யை நம: ஓம் மம் மாலிக்யை கம: ஓம் ஸம் ச்யாமளானய கம: ஓம் பம் புத்தாயை கம: ஓம் கம் கவம்யை கம: ஓம் வம் கிஸ்வதோமுக்யை கம:

## பஞ்சாயுத பீஜங்கள் :

வேல். வில், அம்பு, அட்சமாலே, கமண்டலம் இவற்ரேடு முறையே முதலில் பிரணவத்தையும், ஈற்றில் கம: என்பதையும் சேர்த்து வழங்கில் பஞ்சாயுத பீஜங்களாம்.

## எண்மூர்த்திகள் :

கார்த்திகேயர், விசாகர், குஹர், அசுராந்தகர், ஸோரி, ஷண்முகர், மயூரவாஹனர், சக்திபாணி என்பவர் எட்டு மூர்த்திகள், முறையே அவர்களுடைய மந்திரம், யந்திரம், சியாஸம், தியானம், காயத்திரி முதலியன காண்க,

## ஸ்கந்தஸ்வாமி :

ஸ்கந்த ஷடாக்ஷரமந்திரத்திற்குச் சக்தியே ரிஷி. தேவி காயத்ரி சந்த:. ஸ்ரீ ஷண்முகர் தேவதை. வம் பீஐம். பம் சக்தி:. மம் கீலகம். எனது விருப்பம் ஈடேறச் செய்யப்பெறும் ஐபத்தின் பின் விரியோகம் என்ற சங்கற்பிக்க.

## நியாசம் :

ஓம் வம் ஹ்ருதயாய நம: ஓம் சம் சிரஸே ஸ்வாஹா ஓம் பும் சிகாயை வஷட் ஓம் வேம் கவசாய ஹும் ஓம் நம் நேத்ரேப்யோ வௌஷட் ஓம் மம் அஸ்த்ராப பட்

### தியானம் :

குரியன்போன்ற காந்தியுடையவர், ஷடாக்ஷரமந்திரம் வசத்புவே நம:. இது வேண்டுவனதரும் மந்திரம், ஓம் வம் வரதசே⊚ன்யை பாகுலேய வசத்புவே ஸ்கந்த ஸ்கந்த சுப்ரமண்யாய நம: ஸ்வாமிந் குஹாய ஹும்பட்.

## ஸ்கந்த காயத்ரி:

ஓம் கார்த்திகேயாய வித்மஹே சக்திஹஸ்தாய தீமஹி தந்நஸ்கந்த: பிரசோதயாத்.

#### ஸுப்ரமண்யஸ்வாமி:

ஓம் ஸுப்ரமண்ய மந்திரஸ்ய த்ரிபுராந்தக ரிஷி. அனுட்டுப் சந்த:. ஸுப்ரமண்யோ தேவதா. போக மோக்ஷார்த்தே ஐபே விரியோக:.

## நியாசம் :

ஓம் ஹ்ரீம் ஹ்ருதயாய கம: ஓம் ஸ்ரீம் சிரஸே ஸ்வாஹா ஓம் க்லீம் சிகாயை வஷட் ஓம் ஸும் கவசாய ஹும் ஓம் வம் கேத்ரேப்யோ வௌஷட் ஓம் யம் அஸ்த்ராய பட்

## மந்திரம் :

ஓம் ஹ்ரீம் ஸ்ரீம் க்லீம் ஸும் வம் யம் ஸர்வலோகம் மே வசமாகய ஷண்முகாய மயூரவாஹநாய ஸர்வ ராஜபயகிகாசநாய ஸர்வதேவசேணு பதயே ஸர்வசத்ரும்நாசய நாசய ஸுப்ரமண்யாய ஸ்வாஹா. ஓம் ஸம் கம் கிம் யம் செஷனம் ஸ்கந்தேஸ்வராய நம:

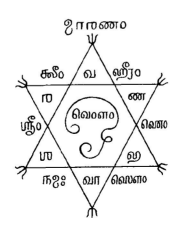
ஷ்டோக்ஷரம்; ஓம் சரவணபவ ஹ்ரீம்.

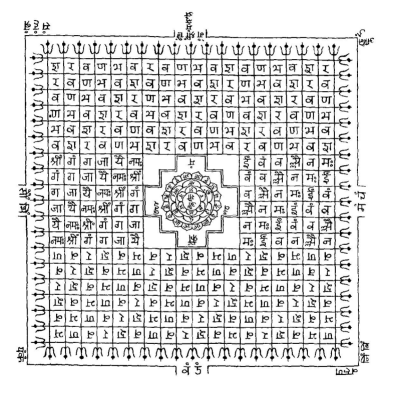
#### கார்த்திகேய ஸ்வாமி:

கியாசம்: முன் ஸ்கந்தமூர்த்திக்குக் கூறிய மந்திரங்களாலேயே.

| ഗ്ലീം | മ      | ற    | ஜா           | ааш                | љ <b>2</b> з |
|-------|--------|------|--------------|--------------------|--------------|
| ற்0   | Ŋ      | ஜா   | ถดเม         | ኩ <mark>ያ</mark> ਃ | ഗ്രീ         |
| ற     | ஜா     | ลดเม | <b>15</b> 28 | щ°                 | <u>၂</u> ၀   |
| ஜா    | ถดเม   | ኩგვ  | ழீ0          | ပ္ပ၀               | ற            |
| வைய   | ኬଅଃ    | nigo | ഉം           | Ŋ                  | ஜா           |
| നുഃ   | സ്ക്രീ | ഗ്രം | Ŋ            | ஐா                 | ลลเม         |

| THE O | ഖഠ   | வ     | ഒരു    |      | 28     |
|-------|------|-------|--------|------|--------|
| ഖഠ    | ഖ    | ଣଉଠ୍ଯ | ந      | ၈၀   | സ്ത്രീ |
| ญ     | ଖେଦି |       | ဦး     | ηβο  | ഖഠ     |
| ഒരു   | Þ    | 28    | സ്ത്രീ | ഖഠ   | வ      |
| Þ     | 28   | ഗ്തീ  | ഖഠ     | ഖ    | ଣେଭ୍ୟ  |
| 28    | ழீ   | ഖ൦    | வ      | ଣଣଭୁ | Љ      |





## மந்திரம் :

ஒம் ஸும் ஸுப்ரமண்யாய ஸ்வாஹா, ஒம் கார்த்டுகேயாய பார்வதி கந்தக ஸ்கந்த வரத வரத சர்வஜனம் மே வசமாகய ஸ்வாஹா. ஓம் ஸெனம் ஸூம் ஸுப்ரமண்யாய சக்திஹஸ்தாய ருக் யஜுசாம அதர்வணுப அசுர குலமர்த்தளாய யோகாய யோகாதிபதயே சாந்தாய. சாந்தருபிணே சிவாய. சிவநந்தநாய. சஷ்டிப்ரியாய ஸர்வஞானஹ்ருதயாய, ஷண்முகாய, ஸ்ரீம் ஸ்ரீம் க்ஷம் குறை ரவிகம் காலாய காலரூபிணே ஸுரராஜாய ஸுப்ர மண்யாய கம: ஓம் கமோ பகலதே மகாபுருஷாய மயூரவாஹநாய. கௌர்புத்ராய ஈசாத்மஜாய. ஸ்கந்தஸ்வாமிகே குமாராய தாரகாரயே ஷண்முகாய, துவாதசதேத்ராய, துவாதசபுஜாய, துவாதசாத்மகாய, சக்திஹஸ்தாய, ஸுப்ரமண்யாய ஓம் கம: ஸ்வாஹா.

## தியானம் :

சிந்தூரப்பொடிபோற் சிவந்த கிறமும், தண்மதிபோன்ற முகமும், கேயூரம் மாலேமுதலிய ஆபரணங்களாலாகிய அலங்காரமும் உடையவரும், சுவர்க்க முதலான இன்பங்களே எல்குபவரும், தாமரை, அபயம், சக்தி, கோழி இவற்றை ஏந்தியவரும், செந்கிறமான ஆடையையும் சந்தனத்தை யும் அணிந்தவரும், பணிபவர்கள் பயத்தைப் போக்குபவரும் ஆகிய சுப்போமணியரை உபாசிக்கிறேன்.

வழிபாட்டுமுறை என்ற பகுதியில் குறிப்பிடப்பெற்ற ஈித்திய பூசையில் இம்மந்திரங்களே ஏற்ற ஏற்ற இடங்களில் அமைத்து வழிபடுக.

> ஆலுக் கணிகலம் வெண்டலே மாலே அகிலம்உண்ட மாலுக் கணிகலம் தண்ணந் துழாய்மயில் ஏறும்ஐயன் காலுக் கணிகலம் வாஞேர் முடியும் கடம்பும்கையில் வேலுக் கணிகலம் வேலேயும் குரனும் மேருவுமே.

# தொகுப்புரை

முருகன் செந்தமிழ் நாட்டின் சொந்தக் கடவுள்: தமிழ் நாகரிகம் மலேயுச்சியிலிருந்து தொடங்கிய காலத்திலிருந்தே மலேயில் பிறந்து ஒவ்வொரு தமிழனுடைய உள்ளத்திலும் உறைவிடத்தும் புகுந்து வளர்ந்து தமிழனே வளர்த்து வருகிருர்: முருகணே மறந்த மனிதன் தமிழனை இருக்க முடியாது: தமிழன் முருகணே மறக்க முடியாது: முருகன் கண்கண்ட கலியுகத்தெய்வம் என்ற குறிப்புக்கள் இந்நூலின் முதற்பகுதியில் விளக்கம் பெற்றுள்ளன.

இரண்டாம் பகுதியில் முருகனுடைய தொன்மையும் இறைமையும் தோன்ற வேதாகம் புராண இதிகாசங்களிலிருந்தும், தொல்காப்பியம் சங்க நூல்கள் திருமுறைகள் இவைகளிலிருந்தும் மேற்கோள்காட்டி வரலாற்று உண்மைகளும் சிறுவப்பெற்றுள்ளன.

இதனே அடுத்த பகுதி, முருகனுக்கு உரிய திருப்பெயர்களெல்லாம் ஒவ்வொரு காரணம்பற்றியே அமைந்திருக்கின்றன என்பதை எடுத்துக் காட்டி, சிவத்தினின்றும் முருகன் வேறன்று என்று முடிக்கிறது.

பின்னர், முருகன் திருவுருவம் எப்படி அமைந்து விளங்குகின்றது. திருவுருவ வேறுபாடுகளே நூல்கள் எப்படிக் காட்டுகின்றன என்பன சிந்திக்கப்பெறுகின்றன.

அடுத்த பகுதியில் முருகணேப்பற்றிய புராண வரலாறுகள் கந்த புராணத்திலிருந்தும், பல தலபுராணங்களிலிருந்தும் விரிக்கப்பெற்றுள்ளன. அவ்வரலாறுகளில் அமைந்து கிடக்கின்ற தத்துவ உண்மைகளும் சுருக்க மாகவும் விளக்கமாகவும் தெரிவிக்கப்பேற்றுள்ளன.

அடுத்த பகுதி முருகன் கல்விக்காகவும், வெற்றிக்காகவும், செல்வத் திற்காகவும், ஞானத்திற்காகவும், பரமுத்திக்காகவும் செந்தமிழ் மக்களால் போற்றப்படுகிருர் என்பதை விளக்குகிறது. பிற்பகுதி முருகன் ஆலயம் தனியாகவாவது, சிவாலயத்துள் கலந் தாவது இருக்கவேண்டும் என்பதை விளக்குதிறது.

அடுத்த பகுதிகள் முருகன் ஆலப அமைப்புக்களேயும், மூர்த்திபேதங் களேயும், மந்திர யந்திரங்கள் வழிபாட்டுமுறைகள் உபாசனே ஆகியவைகளே யும் தெரிவிக்கின்றன.

இவ்வண்ணம் வரலாற்ருராய்ச்சி முதல் உபாசண்பீருக உள்ள எல்லாப் பகுதிகளும் முருகணே ஓரளவு எண்ணி உருவேற்றி உலகம் உய்ய உபகாரப்படுவன ஆதலின், செந்தமிழ்நாடு செவ்வேட்பெருமாண முறை தெரிந்து சிந்தித்து என்றும் இன்பம் பெருக இருக்க.

> துய்யதோர் மறைக ளாலும் துதித்திடற் கரிய செவ்வேள் செய்யபே ரடிகள் வாழ்க சேவலும் மயிலும் வாழ்க வெய்யசூர் மார்பு கீண்ட வேற்படை வாழ்க அன்ஞன் போய்யில்சீர் அடியார் வாழ்க வாழ்கஇப் புவன மெல்லாம்.

> > —-கந்தபுராணம்.

திருச்சிற்றம்பலம்.

ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்தி அச்சகம், திருவாவடுதுறை.